


UQAC

Université du Québec
a Chicoutimi

L’ADVENUE DE SOI
L'ALTERITE COMME TRANSFORMATION DE SOI PAR L'EXPERIENCE DE
LA CREATION THEATRALE AU COLLEGIAL

par Potvin, Jean

Mémoire présenté a
I’Université du Québec a Chicoutimi
en vue de I’obtention du grade de Maitre és art (M.A.)
en Sciences de I’éducation

Québec, Canada © Jean Potvin, 2025






RESUME

Ce mémoire explore comment 1’étudiant, I’étudiante pendant son parcours en théatre au
collégial se transforme par 1’altérité - I’interaction avec son et sa collegue de classe, son
propre individu, son enseignant, le personnage a incarner et le public - afin de laisser advenir
un autre de lui-méme, une autre d’elle-méme. L’approche méthodologique est post-
qualitative. Des données par la méthode de I’entretien d’explicitation sont relevées chez dix
¢tudiantes et étudiants pour constater par I’analyse en mode écriture que cette advenue est un
processus s’établissant sur une période longue et se concrétisant par la prise de conscience
que procure les entretiens d’explicitation.



RESUME ..o e e e e s et e e s et et e s et e s e s e s s s e s e s e s s s eseseseeseseses e e nn e i

LISTE DES FIGURES ..ottt sttt ettt st v
DEDICACE ..ottt vi
REMERCIEMENTS ...ttt ettt sttt s vii
AVERTISSEMENT AUX LECTEURS, AUX LECTRICES..........cccoiiiii viii
INTRODUCGTION ...ttt ettt et sttt sttt et e eatesseenseeseesseenseeneenseensenns 2
CHAPITRE 1 - PROBLEMATISATION ......cotiiumrimmiimneineeiseieeesesesesssesssesssssssessenes 11
1.1 MISE €11 COMEEXLC ....vieuvieiiieniieeiteeiieeiteeteesiteeteeseteeseesateesseessseenseessseenseessseenseessseenseennnas 11
1.2 Eléments de 1a problEMAatiqUe ............c.v.eveveueueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees e 16
1.2.1 L’étudiant, I’étudiante en soi et I’autre d’elle-méme...............coeevveereeenneeeennne. 18
1.2.2  Le personnage thEatral ............ccceeeuiiiiiiiieiiiieiecieeteee et 23
1.2.3  Le partenaire de JEU.......cceeerieeeiieeeiieecieeeeieeeeiee et eeeveeeseeeeeseeesnraeesnseeennaeeens 26
1.2.4  L’enseignant, 'eNSEIZNANTE.........cceeriieriieriiieiieeie et eiee et sae e e sereeeeens 28
L.2.5L"AUAIEOITE .oiouviiiiieiieeiie ettt ettt ettt e et e et e e e ate e bt e ssaeenseesaaeenbeassseensaens 29

1.3 Le probleme de 1€Cherche ...........ceeeiiiiiiiiieiieeeecee e 31
1.3.1  Questions de reCherChe ..........ccocuiiiiiiiicciieccee e 36
1.3.2  Objectifs de reCherche ..........cocuieiiiiiiiiieeiieeceee e 36
CHAPITRE 2 - CADRE CONCEPTUEL ......c.ooiiiiiiieiieeeee et 37
2.1 Présentation deS COMCEPLS .....eeuieruiiiiieiieeiieiie et eniee et ette e esteeebe et e enaeesaesnaeeseesnnas 37
2,11 LP@XPETICIICE. ...eeueeeeieieiieeieeeite et teeite et et e et etteeabe e teeenbeeseeesseeseesnseenseesnseenseenn 39

B B I 10 10 ) (<) L PR 45
2,13 L@ CT@ALION ..ottt ettt ettt ettt et et eenneenee s 51
2.1.4  La transformation........ccccceeeieeiiienieeiieeeiie ettt ettt ae et et ebee e e e 55

B B T D L1<) s TSRS 58
CHAPITRE 3 - METHODOLOGIE, COLLECTE ET ANALYSE......cccoiiieieieieieeee 63
3.1 Fondements épiStemMOIOZIQUES.......c.ueeuiiriieiieniieeiieeie ettt et 63
3.1.1  PhEnomeENOLOZIC.....ccuviieiiieeiiieciie ettt ettt aee e sere e e sebeeeenaeeens 64

3.2 Collecte de données : I’entretien d’explicitation ...........ccceecveeriieriieniieniieerieeie e 65
3.2.2  Les participantes et les partiCipants ..........ccccceeeeeerieerieeriienieesiienieeseeesneeneeenn 68

3.3 Analyse €N MOAE ECTITUIE .....uvvieiiiieeiiieeeieeetee et eeette e e e e ereeesbeeesbeeesnbeeesaveeennseeennns 70
CHAPITRE 4 - L’ADVENUE DE L’AUTRE DE SOI-MEME .....c.ooovoiieeeeeeeeeeeeee. 72
4.1 EXPIIME-t01, J& 17 ECOULE ..eeurieiieiieeiieeiieeteeiieeieestte et estteeteestaesebeesaeesnseesaesnseenseesnnas 72
4.2 Prendre 1€ tEIMPS .....cocuiieeiieiiie ettt ettt e e et e e e a e e sebeeeenneeennns 87

CONCLUSION ...ttt et 90



LISTE DE REFERENCES

CERTIFICATION ETHIQUE ..ot 100



LISTE DES FIGURES

FIGURE 1 Dynamique relationnelle de 1'étudiant, étudiante en expérience théatrale au
collégial

FIGURE 2 Dynamique relationnelle de I’advenue de ’autre de lui-méme, d’elle-méme



DEDICACE

Aux participantes, participants de cette recherche qui m’ont permis de trouver réponses a
mes questions de recherches.

A mes étudiantes et étudiants de tout temps que me réactualisent dans mon enseignement.

A Christine, celle qui me donne de 1’avance, mon flex, ma courbe, mon advenue
dans mon enseignement, dans ma vie.



REMERCIEMENTS

Merci, Sandra Coulombe, pour avoir établi la rencontre avec Sylvie Morais. Tu as su
reconnaitre que cette chercheure-créatrice allait faire raisonner mes questions de recherche.

Merci, Sylvie Morais, de me paver des chemins que j’emprunte.
Merci, Christine Tremblay, de m’avoir poussé¢ a transformer en maitrise ce que j’enseigne.

Merci, Alix et Théa, de me permettent de prendre avec vous du temps de qualité en vous
reconduisant & vos nombreuses activités sportives que vous pratiquez pendant que je me
penche sur mes questions de recherche.

Merci, Josée Allaire, de m’attraper a la volée pour me garder avec bienveillance dans le cadre
administratif. Vous étes la quatriéme étoile, celle qui permet aux autres de briller.

Merci, Michelle Lessard, de mettre de 1’ordre dans mon document, m’évitant de lui asséner
des coups de karaté. C’est vraiment agréable de travailler avec toi.

Merci mes étudiantes et étudiants ayant participé a la collecte de données. Vous avez repris
votre formation pour la poursuivre en la comprenant un peu mieux par un entretien
d’explicitation, en me I’explicitant afin que je comprenne a mon tour comment j’enseigne,
et, surtout, comment vous étes advenues, a quel point vous €tes généreuses, généreux.



AVERTISSEMENT AUX LECTEURS, AUX LECTRICES

Je tiens a souligner d’entrée de jeu que ce mémoire est rédigé au je, tout en prenant a plusieurs
reprises des formules littéraires. Nullement aura ét€ mon intention de transgresser les régles
de la rédaction scientifique par I’investissement des figures du discours expressif que vous
rencontrerez a outrance tout au long de I’étude qui suit. Le but ultime était bien d”harmoniser
le discours de cette ¢tude avec I’analyse en mode écriture qui consiste a laisser advenir du
sens justement par I’écriture. Ce qui entre en cohérence également avec le cadre théorique
annonceé, soit une approche énactive de création de sens (sensemaking). Qui plus est, cette
¢tude, bien que déposée au Département des sciences de 1’éducation, a été réalisée dans un
contexte des arts et des lettres, qui ne prétendent plus étre des sciences exactes, mais sont

davantage tournées vers des épistémologies qualitatives et post-qualitatives (Paquin, 2020).



INTRODUCTION

J’enseigne en littérature au collégial depuis 28 ans, en jeu dramatique depuis 16. J’ai
pratiqué le théatre avant de me former en littérature. Etudier en littérature consistait 4 me
donner une expérience culturelle pour mieux asseoir ma pratique théatrale. Apporter de la

culture a ma pratique du théatre.

Dés ma premicre année, la rencontre du pocte enseignant Jacques Brault a été
déterminante dans ma vie ; écouter M. Brault discourir sur des textes littéraires m’a insufflé
le feu de I’enseignement : vivre un métier dans le domaine des arts avec des ¢tudiantes, des

¢tudiants pour le demeurer, ¢tudiant.

Quand tout autour en 1990 nous parlait de sémiotique, de structuralisme, de
socioconstructivisme, voulant faire passer le cercle de la littérature dans le carré de la science,
Jacques Brault nous amenait dans la phrase de Flaubert, le vers de Baudelaire, les mots de
Colette dans une délicieuse rencontre de 1’en dessous admirable. Jacques Brault me

permettait de laisser advenir un autre de moi-méme.

Aprés ma formation littéraire, je suis retourné a la pratique théatrale, le temps d’une
production qui s’est achevée en méme temps que la rentrée collégiale de la session automne
ou une opportunité d’enseignement de la littérature s’est ouverte. La pratique théatrale, on le

sait, apporte avec elle un lot de factures impayées. Alors, un remplacement de quatre



semaines en enseignement de la littérature était le bienvenu. Un remplacement qui s’est
converti en poste permanent 10 ans plus tard. Le meilleur restait a venir, ’année suivante, ou
une ouverture sur 1’enseignement du jeu dramatique dans le méme établissement collégial
s’est présentée. Une expérience de pratique théatrale venait me prendre dans un mouvement
circulaire de I’enseignement de la littérature pour continuer en spirale vers 1’enseignement
du théatre. J’avais bien pratiqué le théatre d’une part et, d’autre part, I’enseignement de la

littérature. Mais pour 1’enseignement du jeu dramatique, mon compteur se chiffrait a zéro.

Commencer a enseigner la littérature ne m’avait pas particulierement posé probléeme.
En littérature, il y a le texte qui parle par lui-méme. Puis 1’étudiant, I’étudiante qui parle sur
le texte. En jeu dramatique, il y a 1’étudiant, I’étudiante en face du théatre qui, lui, demeure
muet tant que I’étudiant, 1’étudiante ne 1’a pas mis en action. Oui, il y a le texte théatral sur
lequel on peut parler, lequel on peut pasticher, mais cela reste littérature. Le texte théatral
n’est pas encore théatre. Le théatre débute par un corps en exhibition dans un espace. C’est
1a le corps qui joue. C’est 1a que point le jeu dramatique. Si je savais comment m’exhiber par
le jeu dramatique dans un espace, amener cette exhibition de 1’étudiant, 1’étudiante dans
I’espace me demeurait inconnu. Comment faire pour que ces deux entités — je n’en voyais
que deux a ce moment ! deux arbres qui m’empéchaient de voir la forét, j’y reviendrai —
comment faire pour que ces deux entités, I’espace et 1’étudiant, I’étudiante fusionnent pour
que se dessine le théatre ? J’ai convoqué deux avenues de 1’expérience théatrale pour
démarrer une pratique de I’enseignement du jeu dramatique. D’abord, la premiére avenue,
I’expérience qui s’acquiert par 1’action, par le cumul de nos actions et de nos sens qui
s’épaissit de réussites, d’échecs, de découvertes et de tout ce qui s’inscrit dans notre corps

qui se rappelle immédiatement pendant que la conscience prend des détours et, ensuite, la



seconde avenue, celle de I’expérience qu’on recueille chez les autres par leurs discours, leurs
enseignements. L expérience des ainés. A tout le moins, I’enseignement de ceux qui sont
passés par la et en rendent compte par des écrits. Certes, au fil du temps, j’irai me former
aupres de ceux qui pratiquent le théatre et en professent leur enseignement, ce qui fait
acquérir simultanément les deux avenues de I’expérience théatrale dont je parle ici mais je
n’en étais pas encore 1a devant ma premicre classe. J’en reviens a cette premiére avenue de

mon expérience théatrale, nourrie par ces personnages que j’avais incarnés ou qui m’avaient

o

incarné, ce qui n’est toujours pas clair dans ma réflexion, ce qui I’est et qui I’était déja
I’orée de ma pratique enseignante, était que je m’étais trouvé dans une posture similaire a
celle dans laquelle allaient évoluer mes étudiantes, mes étudiants. J’avais déja connu ce
chemin a parcourir pour se rendre au personnage, en partageant I’intimité de collégues de jeu
et d’un directeur, d’une directrice de jeu, qui aboutissait a un spectateur, ou plutot j’en avais
I’expérience, pas la connaissance, j’avais parcouru le chemin sans en avoir pris conscience,
ce n’était donc qu’une intuition. On a d’ailleurs écrit sur ce sujet de I’expérience artistique,
qui permet de nous former seulement aprés qu’il y eut prise de conscience (Morais, 2012).
Ce n’est pas la pratique artistique en soi qui permet de nous créer mais la conscience qu’on
développe de cette pratique comme construction de notre individu. On peut créer a I’infini
sans prendre conscience de notre propre création. C’est tout récemment que j’ai pris
conscience que ma pratique du jeu dramatique m’avait fait cheminer. N’empéche que cette
pratique était inscrite dans mon corps et que je pouvais y avoir recours comme on a recours
a la marche pour se rendre d’un point A a un point B. Pourtant, je craignais ou ne savais
mettre un pas devant I’autre comme le nouveau-né. Je me sentais plus en sécurité avec la
seconde avenue inscrite dans la littérature de I’enseignement du théatre. Une avenue

rationnelle développée par des exercices, des notions, une pédagogie du jeu dramatique. Je

3



n’avais qu’a mettre en ordre les enseignements pour me rendre a 1’évidence que tout doit
débuter par I’apprivoisement de 1’autre en tant que partenaire de jeu, développer une

confiance entre les partenaires.

Jorientais donc les premiéres séances par des ateliers visant a effacer des écrans entre
ces partenaires, voire des murs pour certains, certaines, par des ateliers qui ont fait et font
toujours le tour du monde de I’enseignement théatral : la machine infernale, la bouteille ivre,
la statue... Un cheminement que je croyais a tort instantané pour instaurer la confiance dans
les partenaires de jeu, permettant de se laisser choir par derniére sans retenu avec la certitude
qu’on sera ramené a I’horizontal sans heurts. Il faut du temps pour en arriver la. Du temps
entre soi et les autres, croyais-je. C’est ce que ces jeux permettent, de passer du temps entre
soi et les autres afin de laisser tomber des masques, des inhibitions, mais pas une confiance
en autrui. Je ne savais toujours pas que c’est du temps entre soi et soi-méme qu’il faut a priori
pour installer cette confiance en son partenaire de jeu. Quelques minutes seulement suffisent
pour sentir, saisir qu’on peut ou non se laisser choir sur son partenaire de jeu, y déposer sa
colére, son amour, sa querelle, tout ce par quoi un personnage peut passer en s’appuyant sur
I’autre pour le faire advenir devant un spectateur. C’est dire que ces ateliers éducatifs si
efficaces soient-ils demeurent superficiels et peuvent au mieux installer une chimie de groupe
entre les partenaires sans nécessairement tisser une confiance entre eux. Il me fallait chercher

ailleurs.

Quand on cherche vous savez on parvient parfois par trouver mais on trouve aussi
parfois sans chercher, c’est ce qui s’est produit dans la seconde phase du cours ou les

¢tudiants, étudiantes en sous-groupe (qui peut étre un duo, voire un solo) mettent en ceuvre

4



un projet qu’ils conceptualisent elles-mémes sous ma supervision. Deux étudiantes qui
avaient arrété leur choix sur un extrait de Le chemin des passes dangereuses de Michel-Marc
Bouchard me demandent en cours de création de les rejoindre et de les assister tout au long
du processus. Les rejoindre signifie pour elles de participer a leur création en tant que
directeur d’acteur, metteur en scéne, role qui m’allume au plus haut point mais qui ne reléve
pas de mes responsabilités d’enseignant. Ces responsabilités consistent & accompagner le
processus créatif en amenant 1’étudiant a réfléchir sa mise en ceuvre par le langage théatral
afin de s’ouvrir des chemins qui aboutiront a I’ceuvre elle-méme. C’est le danger qui guette
tout enseignant, enseignante en théatre : faire sienne I’ceuvre qui devrait étre celle de ses
¢tudiantes, de ses étudiants, ce sur quoi s’est entre autres penchée Monique Hamel (2015)
dans ses derniers travaux sur 1’enseignement du théatre en se demandant a qui profite la
finalité du projet de création dans le cadre éducatif, notamment lorsqu’il y a représentation
devant public. Lorsqu’on convie parents et amis a assister a I’ceuvre finale de ses propres
¢tudiantes, étudiants, c’est aussi notre amour propre qui est exposé et on craint comme
enseignant, enseignante qu’il soit embaumé, incinéré. Pourtant, ces responsabilités
éducatives impliquent de donner une note non pas a I’ceuvre représentée devant public, mais
au processus de création. Vous comprenez 1’absurdité ici : en participant au processus de
création I’enseignant, I’enseignante doit lui aussi s’évaluer ! J’aurais eu @ me donner une note
!' Il me fallait donc trouver une posture me permettant d’enseigner aux étudiantes a se mettre
en ceuvre, a avancer vers leur personnage tout en comprenant comment ils doivent s’y prendre
puis a trouver ce personnage par elles-mémes. Si a la fin du processus ils me présentent
comme metteur en scéne aux parents et amis venus les voir, j’ai échoué. Bien que leur ceuvre
soit réussie au plus haut point, j’ai échoué. S’ils me présentent comme leur enseignant, j’ai

réussi. Bien que leur ceuvre soit un navet au plus haut point, j’ai réussi. En supposant que le

5



processus de création, lui, a réussi, a réussi a éduquer I’étudiant, I’étudiante, I’¢lever, la faire
advenir. Enfin, il ne s’agit pas d’évaluer si I’ceuvre est recevable esthétiquement, cela est du
domaine de la pratique professionnelle. Il s’agit d’éduquer I’étudiant, I’étudiante a poursuivre

un processus créateur et a le mener a terme, a se mener devant lui.

C’est cette posture qui m’a été permis de développer avec ces deux étudiantes, par leur
projet de mise en ceuvre d’un extrait de Le chemin des passes dangereuses. Posture que je
développais, tel que mentionné plus tot, sans en avoir trop conscience, ayant trop a faire avec
I’écran, les murs que devaient effacer ces deux étudiantes affairées devant moi a créer deux
personnages, deux personnages fréres de sang bien que diamétralement opposés par leur
culture, leurs valeurs, leur orientation sexuelle et unis par un lien familial qui les ameéne a
s’entrechoquer. Deux fréres qui tout au long de I’extrait s’invectivent de remords, par des
évenements du passé, des absences, des refus de compréhension, d’altérité, qui ont a se
reprocher d’étre ce qu’ils sont, ce qu’ils étaient et ce qu’ils deviennent, qui ont a se colleter,

tout cela dans 1’invocation de leur fraternité.

Nous nous retrouvons trois : deux étudiantes, un enseignant, dans un espace théatral
qu’il est convenu de nommer une boite noire, noir, sans fenétre, une scéne a peine surélevée
par rapport au parterre ou je suis assis la majorité du temps, en retrait, a m’observer moi-
méme comme enseignant pour savoir comment intervenir, a m’observer dans mon passé de
comédien a travers ses ¢tudiantes mettant en ceuvre cet extrait du texte de Michel-Marc
Bouchard qui tient sur une effervescence de sentiments passant par des corps qui se révulsent
de tendresse dans des coups a bout portant. Je n’avais pas le temps de me demander comment

amener ces deux ¢tudiantes a se laisser choir 1’une sur 1’autre subséquemment en se ruant de

6



coups et de tendresse fratricides. J’avais a le faire. Elles de méme, me semble-t-il aujourd’hui.
Jamais elles n’hésitaient a franchir leur intimité pour s’embrasser ou se rejeter. Elles jouaient
comme des professionnelles puisant dans leur boite a outils pour en retirer ce dont elles
avaient besoin afin d’accomplir leur travail d’actrice. Or, elles n’étaient pas actrices, ni méme
actrices en devenir, mais des étudiantes inscrites dans un programme pré-universitaire ou
elles avaient a apprendre a apprendre, acquérir un fond culturel et, ce qui m’est cher,

construire leur individu.

Si ces deux étudiantes sont parvenues si rapidement a la complicité essentielle du jeu
dramatique, c’est peut-&tre que ce cheminement avait été parcouru avant leur entrée dans leur
processus de création, puisque le cheminement de la complicité fait intégralement partie du
processus de création. Ce n’est certes pas seulement a I’aide des ateliers du type de la machine
infernale qu’elles y sont parvenues. Peut-étre était-ce 1’opportunité laissée a ses deux
¢tudiantes de se sentir a ’aise dans leur espace de création et d’établir une communication
de confiance avec leur enseignant. Francine Chainé, enseignante et chercheure en
enseignement du théatre, 1’a démontré dans ses premiers travaux. L’enseignant, 1’
enseignante participe a cette rencontre par ses enseignements, ses rétroactions, ses
questionnements qui consistent a créer un terrain propice a ’altérité de I’individu dans un
climat « [...] relati[f] & la détente et [a] une certaine 1égereté afin de favoriser I’écoute et une
complicité entre les joueurs ainsi qu’une ouverture sur le jeu » ce pourquoi cet espace « |[...]
se transforme a la fois en espace de jeu ou en espace d’enseignement. » (Chainé, 1994, p.55).
J’ai I’intuition que c’est la que la confiance entre elles s’est installée, puis allait leur permettre
de jouer a I’aise corps a corps dans un espace conviant a I’intimité dont parle Chainé, et leur

enseignant suffisamment en retrait puis s’approchant d’elles pour s’immiscer dans leur corps

7



a corps sans autre souci que de diriger leur jeu qui consistait, pour cet extrait de Le chemin
des passes dangereuses, a incarner 1’abolition de la distance entre deux fréres ayant évolué

dans deux mondes s’¢loignant d’autant plus que ces deux espaces les opposaient.

J’ajouterais dans 1’équation Victor et Ambroise, les deux personnages fictifs de Le
chemin des passes dangereuses sur lequel reposait le processus créatif, qui ont possiblement
permis a ces deux étudiantes d’abolir leur inhibition pour couler I'une sur 1’autre puis se
frapper 1’une contre 1’autre. C’est dire que ces personnages fictifs, faut-il le souligner, ont
permis a deux ¢tudiantes de cheminer chacune vers une version d’elle-méme évoluée. Elles

ont construit leur individu a partir de deux personnages dramatiques.

Lorsque le personnage nait de I’étudiant, I’étudiante, cette derniére doit étre consciente
des deux entités en elle : elle-méme comme étudiante, et le personnage qui vit de ce que
celle-1a lui insuffle. L’¢tudiant, 1’étudiante emprunte ce mouvement de construction de
I’individu par la création théatrale lorsque son personnage I’améne a adopter, 1’espace du
temps de la création, ses sentiments, ses bonheurs, ses inqui¢tudes, ses amours, ses désirs,
ses sangs et ses eaux, bref, sa vision du monde qui est rarement définie mais elle aussi en
mouvement comme la sienne, comme celle de Max qui se transforme silencieusement au fil

des scénes de Désordre public, piéce d’Evelyne de la Cheneliére.

L’¢étudiant, 1’¢tudiante adoptera-t-il la vision de son personnage ? Doit-il adopter cette
vision ? Questions veines. L’étudiant, 1’é¢tudiante prend conscience de la vie par 1’art, nourrit
sa vision, ses bonheurs, ses inqui¢tudes, ses amours... puis les posséde, un peu mieux.

Ultimement, elle construit son individu, si aprés coup, on I’ameéne a en prendre conscience.

8



La, c’est le travail d’entretien d’explicitation comme mode de conscientisation du processus

créateur qui prend le relais de I’enseignant, 1’ enseignante pour ramener I’étudiant a soi.

Si le théatre étudiant se joue avec 1’autre, des autres, il se joue avant tout avec soi,
puisque pour jouer avec 1’autre, établir un lien de confiance avec ’autre, c’est sans aucun
doute du temps avec soi qu’il faut, parcourir I’espace entre soi et soi-méme. Le jeu
dramatique en formation collégiale peut permettre ce parcours vers 1’autre de soi-méme.
Quelle situation créer pour favoriser ce cheminement ? Pour répondre a cette question, il me
faut retourner sur les lieux de ces situations d’enseignement du jeu dramatique avec mes

¢étudiants pour prendre conscience du cheminement de cette advenue de 1’autre.

C’est 1a D’introduction de mon sujet de recherche qui m’améne a m’intéresser a
comment [I’étudiant, 1’étudiante compose avec I’altérité. Les différentes altérités : les
partenaires de jeu (différents en eux-mémes, différentes en elles-mémes) ayant de plus
chacun leur personnage, I’enseignant, I’ enseignante, 1’auditoire, son propre personnage, et
elle-méme, lui-méme au tout début du processus de création puis lui-méme a la fin de ce
processus ou ce dernier lui apparaitra comme un autre de lui-méme. Finalement, c’est cette
advenue de l'autre de lui-méme qui m’intéressera. Il me sera permis d’étudier comment

I’étudiant, 1’é¢tudiante compose avec 1’altérité, comment elle y résiste et qu’en advient-il.

Dans le chapitre 1, je pose la problématique en débutant par la mise en contexte
pédagogique afin d’expliquer les enjeux de la compétence du cours dans lequel les
participantes, participants ont développé une pratique théatrale. Ensuite, j’y expose les

¢léments de la problématique en regard de réflexions et de recherches de chercheures et

9



chercheurs qui se sont penchées sur des problématiques peu ou prou similaires a celle que je
poursuis pour constater qu'une seule chercheure s’est intéressée a la pratique théatrale au
niveau collégial. Enfin, a la fin de ce chapitre, je pose le probléme de recherche. Dans le
chapitre 2, j’¢élaborerai sur les cinq concepts qui me permettront de discuter des données
recueillies : I’expérience, la corporéité, la création, la transformation et 1’altérité. Dans le
chapitre 3, j’y expose la méthodologie empruntée pour la collecte de données, effectuée par
I’entretien d’explicitation de Pierre Vermersch (1994) et son traitement par / ‘analyse en mode
ecriture (Paillé et Mucchielli, 2012). Enfin, dans le chapitre 4, je procede a cette analyse en

mode écriture afin de faire écho a mes questions de recherche.

10



CHAPITRE 1
PROBLEMATISATION

Dans ce chapitre, il sera question d’expliquer d’entrée de jeu le contexte pédagogique
dans lequel I’¢étudiant, 1’¢tudiante effectue sa pratique théatrale ou I’individu est sollicité par
une dynamique de cing relations avec lesquelles il compose dans son cours Techniques de
création thédtrales. Cette contextualisation sera développée en y faisant poindre les cing
concepts qui seront a leur tour exposés dans le chapitre suivant, et ce, dans le but de poser le

probléme de recherche.

1.1 Mise en contexte

A Iissue de leur cours de théatre, qui s’achéve avec la représentation de fin de session,
les étudiants, les étudiantes sortent grandies de la scéne lorsque de la salle elles regoivent les
félicitations de leurs parents, amis, enseignantes, conseillers pédagogiques et directrices
venues les encourager. Elles se seront certes transformées tout au cours de la session méme
si ¢’est au sortir de la représentation et quelque temps apreés que leur enseignant constate
qu’elles sont plus confiantes en elles, entre elles et dans le monde. Au lendemain de cette
représentation, 1’enseignant mesure [’atteinte des objectifs, 1’investissement des
compétences, la disposition des attitudes par des A, des B... ou des pourcentages. Il mesure
I’atteinte en degrés de réalisation par des grilles d’évaluation dressées selon les devis
ministériels qui visent le développement de I’individu et de sa personne par des savoirs de

tout acabit, tels que D'illustre le libellé des buts du programme collégial Arts, lettres et



communication (ministére de I’Enseignement supérieur, de la Recherche, de la Science et de

la Technologie, 2013, p. 9) qui se lit ainsi :

J Exploiter des connaissances générales et des éléments de culture

o Exploiter des savoirs disciplinaires de base en vue d’une orientation
universitaire

J Utiliser des méthodes de recherche et les technologies de I’information

. Exercer sa créativité

o Communiquer clairement et correctement en francais et comprendre des

textes anglais
o Démontrer des attitudes et des comportements favorisant son

développement personnel, social et scolaire.

On ne fera pas ici I’examen de la part de chacun des savoirs de ces six buts, sachant
que I’étudiant, I’étudiante fait appel a des types de savoirs pour réaliser une tache, quelle
qu’en soit la complexité. On retiendra que par les buts de ce programme collégial 1’étudiant,

I’étudiante est formée selon la triple orientation qu’a expliquée Michel Fabre (1994) :

1. Transmettre des connaissances comme I’instruction ;
2. Modeler la personnalité entiere ;
3. Intégrer le savoir a la pratique, a la vie.

La fin d’un cours de théatre, spécifiquement celui qui sera le cadre de I’objet de cette
¢étude, soit Techniques de création thédtrales offert aux étudiantes, étudiants du cégep au

programme Arts, lettres et communication, est marquée par la représentation de fin de

12



session, ai-je dit plus haut. Ensuite, I’enseignant évalue le niveau de formation atteint par
I’étudiant, 1’étudiante. Il juge de la mise en ceuvre des savoirs dans le projet de création et
son processus. C’est vers cette évaluation que conduit tout au cours de la session
I’enseignement de la compétence Exploiter des techniques thédtrales ou des procédés
théatraux dans une perspective de création dans ce programme préuniversitaire, Arts, lettres
et communication, qui amene [’étudiant, 1’étudiante a développer des attitudes
(Pautocritique, 1’écoute, 1’éthique, la maitrise de soi, I’ouverture d’esprit...), des habiletés
(Panalyse, la communication, la dextérité, I’organisation...) et bien sir des techniques de
création théatrales éprouvant le corps méme de 1’étudiant, I’étudiante, (la projection de la
voix, la diction, la posture, les composantes d’un personnage de théatre, le jeu dramatique,
la mnémotechnie...) et sa créativité (mise en sceéne, scénographie, environnement sonore. .. ).
Il va sans dire que I’atteinte de cette compétence préuniversitaire participe au cheminement
de D’étudiant, 1’étudiante vers un programme universitaire ou celui-ci poursuivra son
développement académique et individuel peu ou prou soucieux de ses apprentissages
antérieurs. L expérience de la création théatrale aura contribué¢ a lui rendre accessible le
niveau d’études universitaires' et sans doute aura-t-elle également contribué au
développement de son individu. Qu’en est-il de sa personne et de I’autre de lui-méme, d’elle-
méme qu’elle devient dans le temps et ’espace (Ricceur, 1990) ? Comment s’est accrue sa
corpor¢ité? Comment sa créativité et son corps lui ont permis d’accroitre ses relations

interpersonnelles et plus largement son rapport au monde? Cette formation n’intéresse pas

! Au collégial, la formation préuniversitaire a pour objectif de fournir a 1’étudiant les connaissances et les
habiletés nécessaires a la poursuite d’études de premier cycle a I’université. Dans le cadre de son parcours
collégial, I’étudiant apprend également a étre autonome, a faire preuve d’une maturité et d’une ouverture sur
le monde qui lui seront utiles quel que soit le programme universitaire choisi. C.f.
http://www.fedecegeps.qc.ca/cegeps/formation-pre-universitaire/

13



les évaluations, les relevés de notes, portfolios ou autres curriculums?. Pourtant, souligne
explicitement Michel Fabre, « la formation implique une transformation de la personne dans
ses multiples aspects cognitifs, affectifs et sociaux et par rapport a des apprentissages de

savoirs, savoir-faire et savoir-étre » (Fabre, 1994, p. 31).

En complémentarité a la formation qui opere une transformation chez 1’étudiant,
I’étudiante, I’expérience artistique prolonge cette transformation dans la pratique de soi ou
I’étudiant fait appel a ce qu’elle sait, sait faire et sait étre en plus d’interpeler ce qu’elle est,

ce qu’elle était et ce qu’elle devient (Foucault, 1984, Morais, 2012).

L’étude de Fortin, S., & al. (2016) portant sur le développement et I’acquisition de
compétences dans des situations-problémes de création en enseignement montre comment la
pratique artistique, notamment dans un contexte pédagogique, interpelle autant les savoirs
que les expériences personnelles de 1’étudiant, 1’étudiante. Elle investit ce qu’elle est, ce qui
I’a faite jusqu’ici dans un projet qui requiert de nouveaux savoirs, savoir-faire et savoir-étre
qui sont évalués, certes, sans considération toutefois de I’apport de la transformation de la
personne, ce qui dans un contexte de formation générale m’apparait indispensable,
considérant, comme Dubet, que 1’étudiant, 1’étudiante se « [...] construi[t] [elle-méme] en

fabriquant [son] expérience scolaire» (Dubet, 2012, p. 2).

Héleéne Beauchamp (1992) a présenté une étude en ce sens concernant la pratique de

la création théatrale en rendant compte « [...] des démarches de 1’équipe de recherche

2 Définition de curriculum vitae tirée de Le Grand Robert de la langue frangaise (2025): «Ensemble des
indications relatives a 1’état civil, aux capacités, aux diplomes et aux activités passées d’une personney.

14



Jeunesse en Sceéne dont I’objectif était d’examiner les rapports entre le théatre en tant qu’art
de la sceéne et I’adolescence comme moment de vie. » (Beauchamp, 1992, p. V). Beauchamp
prend appui d’entrée de jeu sur I’Avis au ministre de 1’Education présenté par le Conseil
supérieur de 1’éducation publié dans le document L éducation artistique a l’école (1988) :
La meilleure fagon de prendre la mesure du pouvoir de
I’imagination est de la confronter avec des matériaux, que ce soit
des mots, des couleurs, des sons ou des gestes. Pratiquer un art,
vivre 1’expérience artistique, c’est faire I’expérience la plus

profonde, dans sa conscience et dans son étre, du mouvement
méme de I’imaginaire ouvrant sur le monde. (Beauchamp, 1992,

p-4)

Dans une étude similaire ou les participants, participantes dans ce cas sont des artistes
plasticiennes adultes, Sylvie Morais (2012) cherche a comprendre comment la pratique de
I’artistique construit réciproquement 1’individu, en ce sens que ’artiste crée une ceuvre et par
cette activité de création et de pratique de soi se trouve dans I’expérience ou il se découvre
et s’épanouit jusqu’a se construire : « [...] la pratique artistique est 1I’expérience formatrice
par excellence. Son mode d’expérimentation particulier appelle ’artiste a faire en méme
temps 1’expérience de la cohérence de sa pratique artistique et 1’expérience de la cohérence

de sa personnalité. » (Morais, 2012, p.42)

Dans le méme esprit, Cauchon-Roy (1981), comédienne par formation et par envie, a
mené une enquéte sur la création collective développée dans les années quatre-vingt tant par
des troupes professionnelles (Sang-Neuf, Parminou) que par des troupes de théatre amateur
(Groupe CLSC-Longueuil-est, Coop Hochelaga-Maisonneuve). Elle a d’ailleurs ceuvré au

sein de ces dernieres pour constater qu’a travers cet atelier, elle a appris « la confiance, le

15



plaisir et le courage. Encore une autre expérience de création qui aura dépassé la simple

activité théatrale » (p. 128), conclut-elle.

Pour en revenir au milieu scolaire, Monique Hamel (2015) y a cherché a comprendre
comment le transfert d’apprentissages développés lors d’une création théatrale influe chez
I’étudiant, 1’étudiante et plus tard dans sa vie adulte, notamment dans ses relations familiale,
scolaire, sociale, culturelle ou professionnelle et dans quel contexte. Son étude montre
comment I’expérience théatrale amene 1’étudiant a se situer comme individu dans un monde
qu’il comprendra mieux et a se conscientiser sur sa personne en relation avec 1’autre dans ce
monde auquel il appartient (Hamel, 2015). C’est indubitable, la formation scolaire et
I’expérience artistique, notamment théatrale pour la présente étude, transforment 1’étudiant,
I’étudiante par et dans un processus qui se produit sur une période de temps, dans un espace

et des relations interpersonnelles.

1.2 Eléments de la problématique

Afin de mieux comprendre comment 1’étudiant, I’étudiante se transforme par
I’expérience théatrale, il serait pertinent d’analyser la dynamique de cinq relations qui
impliquent 1’étudiant, I’étudiante en soi :

1. vers elle-méme

2. wvers son, sa partenaire de jeu

3. vers le personnage scénique

4. vers son enseignant, enseignante

5. wvers ’auditoire.

16



La dynamique de ces cinq relations qu’entretient /’éfudiant, [’étudiante en soi
pourrait amener a comprendre ce qui aura transformé sa personne a la fin du processus de
création par ’expérience théatrale. Au-dela de I’atteinte de compétences académiques
répondant aux buts de la formation collégiale amenant 1’étudiant, 1’étudiante a développer
son autonomie, I’expérience théatrale lui permet peut-étre de s’épanouir dans sa corporéité,
c’est-a-dire dans ses relations interpersonnelles et son rapport au monde. La dynamique de

ces cinq relations est illustrée par le schéma de la figure 1 :

Elle-méme

Lui-méme

Leoula Le
partenaire de personnage

jeu LJ étu dl ant théatral

L'étudiante

en soi

, - L’enseignant
L'auditoire ’ .
L'enseignante

FIGURE 1 Dynamique relationnelle de l'étudiant, I’étudiante en expérience thédtrale au collégial

17



1.2.1 L’étudiant, I’étudiante en soi et I’autre d’elle-méme

Lorsqu’a sa toute premicre séance de la rentrée, I’étudiant, I’étudiante prend place
dans la salle de classe en théatre, il fait to de go la rencontre de 1’étranger avec cet espace
vide (Brook, 1977) qui deviendra espace théatral aprés avoir été espace de rencontres et
espace pédagogique puis ultimement espace de représentation. L’étudiant, I’étudiante fait la
rencontre de 1’étranger également avec ses partenaires de jeu et son enseignant, son
enseignante dont la promiscuité n’aura possiblement jamais été autant mise a I’épreuve pour
devenir partage en toute confiance. Eventuellement, la rencontre de 1’étranger, 1’étrangére
s’effectuera de méme avec son personnage théatral ainsi qu’avec I’auditoire, flit-il ses parents
et amis qu’elle ou qu’il aura elle-méme conviés. Ses rencontres avec diverses faces de
I’étranger la renvoient a elle-méme, a sa personne en soi : « Apres tout, nous définissons le
monde comme le non-soi, comme ce qui différe du soi; mais comment pouvons-nous le faire
des I’instant ou nous ne disposons plus d’un soi en guise de point de référence? » (Varela, F.
& al., 1993, p.187). De la sorte, j’appréhende le monde avec ce que je suis et ce que j’en sais,
je le comprends avec ma somme d’expériences de vie, et si je prends le temps de me
conscientiser de ce qui me fait, je peux identifier mon point de référence que Ricceur (1990)
nomme la mémeté ou identité du caractere, ce qui est et reste le méme chez un individu ou
une personne a travers le temps. C’est par cette mémeté que je peux reconnaitre 1’étranger et
le définir. En ressentant 1’étranger, je me ressens, car je ressens 1’étranger qui entre en moi
ou s’y heurte, violemment ou doucement. Moi et 1’autre, deux frontieres floues, notamment
a l’aube de la vingtaine ou ma personnalité se remet en question, se cherche — plus activement
sous cette « lumiere » de Huis-Clos. La rencontre de 1’étranger permet de me rencontrer, de
me circonscrire. C’est une rencontre également qui amene 1’étudiant, I’étudiante a éprouver

ce qu’il est en soi et ce qu’il est pour les autres, ce que Dubet (2012, p.13) conceptualise par

18



I’identité - donnée par les rdles sociaux, par les habitus, par les attentes des autres - et la
subjectivation - une identité vécue et pergue comme la propre activité de 1’étudiant,
I’étudiante comme sa propre création. C’est d’ailleurs un cheminement qu’auront parcouru
les participantes, les participants de I’étude de Beauchamp (1992). On le constate a la lecture
des réponses a cette question que la chercheure leur a posée : Avez-vous regu une formation
en thédtre ? Les jeunes ont répondu non et plusieurs se sont expliqués en mentionnant ce que
leur avait apporté I’expérience théatrale sur le plan humain, sur leur cheminement
personnel dans leurs relations avec leur partenaire de jeu et leur personnage théatral. Ces
jeunes, par I’expérience théatrale, ont fait ’expérience d’elles-mémes, d’eux-mémes, ont
appris a se connaitre, a se circonscrire dans des relations avec ce qui leur était différent : ils
percoivent que chacun, chacune est différent dans ses opinions, dans ses facons de faire et
dans ses émotions. En jouant un personnage qui ne leur ressemble pas, ils comprennent ce

que signifie étre différent (Beauchamp, 1992) éprouvant par cela méme 1’altérité.

Si les premieres séances du cours de théatre sont consacrées a former un groupe par
différents exercices désinhibant I’¢tudiant, 1’étudiante (Boal, 1997 ; Ryngaert, 2010) et
I’amenant vers I’autre, elles le sont aussi pour I’amener vers elle-méme, vers la connaissance
d’elle-méme qui facilitera la connaissance de 1’étranger. Ryngaert (2010) théorise le jeu
dramatique dans un contexte pédagogique autour des concepts d’ouverture, d’expériences
nouvelles, de relation au monde et de champ culturel amenant 1’étudiant, 1’étudiante par
I’expérience théatrale dans une attitude positive a vivre la nouveauté penchée vers 1’avant, et
ce, quels qu’en soient les dangers qu’elle fait encourir. C’est dire que la pratique théatrale
ouvre I’individu et la personnalit¢ sur de nouvelles perspectives d’étre que 1’étudiant,

I’¢tudiante peut faire devenir siennes, tout comme démontré dans 1’é¢tude de Beauchamp

19



(1992) ou les jeunes ont appris que leur personnage se définissait aussi dans son rapport aux
autres, qu’ils devaient apprendre a connaitre leur personnage pour le devenir et par la méme
expérience, mieux se connaitre elles-mémes, eux-mémes. C’est 1a que la rencontre de I’autre
peut participer a 1’advenue de ’autre de soi-méme puisque le fait d’étre totalement
quelqu’un, quelqu’une d’autre donne au jeune 1’occasion d’un travail sur elle-méme
(Beauchamp, 1992) :

Mon rdle, c’était celui d’une fille qui prenait tout en main alors

que moi, dans la vie, je ne suis pas une fille qui s’implique. Quand

j’al commencé la picce, j’ai aussi commencé a m’impliquer dans

des activités. Je suis capable maintenant. Et je suis pas mal fiere

de mon coup. (Beauchamp,1992, p. 57-58)

Cette ¢tudiante de 1’é¢tude de Beauchamp reconnait en son personnage la différence, ce
qu’elle n’est pas, s’y ouvre et fait sien un caractere de I’autre, ici le personnage théatral, apres
avoir pris connaissance d’elle-méme, de ce qu’elle n’est pas. Le cheminement de la personne
de cette étudiante s’effectue dans I’ouverture a ce qui lui est étranger, a I’autre pergu comme
une source de fascination et de stimulation et non comme une menace puis permet la
reconnaissance de sa propre identité (Ricceur, 1990). Certes, 1’étudiante se montre volontaire
pour aller vers ’autre « [en]considé[rant] toute nouvelle expérience comme positive »
(Ryngaert, 2010, p.24). C’est le premier pas et, le second, c’est la prise de conscience de sa
propre identité qui se voit altérée, positivement, par le caractére de son personnage. Sans
cette prise de conscience, qui peut notamment se faire par 1’explicitation de 1’expérience
(Vermersch, 1989), I’étudiante pourrait jouer une somme de personnages jusqu’a I’infini sans
en étre transformée. Une prise de conscience ici qui permet de « [...] tirer la lecon d’une

expérience [...], & en faire un objet de réflexion pour modifier I’action future » (Vermersch,

1989, p.124).

20



Il en va de méme du corps dans I’entrainement de la pratique de la danse qui prend
conscience de ses changements pour devenir autre ou pourtant cet autre se trouve enraciné
en soi et c’est en étranger que le danseur doit d’abord le percevoir pour aller vers lui et le
faire sien. Caroline Marcadé, danseuse devenue enseignante, a rendu compte de son
expérience de la transformation d’un corps de danseur ou d’acteur dans I’entrainement du
corps. Selon Marcadé, la transformation du corps du danseur s’effectue dans 1’écoute de
celui-ci, autrement, il n’y a que mise a 1’épreuve du corps, fit-il porté a ses limites, il n’y a
qu’entrainement le faisant devenir plus fort sans en modifier sa personnalité, notamment
artistique. Avec cette prise de conscience, le danseur ou I’acteur développe de nouvelles
possibilités que lui offre son corps qu’il ne lui connaissait pas avant de les laisser advenir par
I’entrainement, par ce training que le danseur ou l’acteur poursuit au quotidien dans
I’intégralité de sa démarche de vie (Féral, 2003) ou « [...] il y faut non seulement le gout de
I’exil et de I’inconfort mais aussi celui de 1’aventure et de 1’audace » (Marcadé dans Miiller,

2000, p. 172).

C’est ce qu’on observe par I’expérience théatrale ou I’é¢tudiant, 1’étudiante met en
pratique des exercices éveillant en son corps des possibilités qui jusque-la lui étaient
demeurées inconnues, ce qui permet 1’advenue d’une autre d’elle-méme pergue comme un
étranger vivant sur son ile intérieure. L’autre ici n’est pas la ou le partenaire de jeu ou le
personnage théatral, mais 1’étudiant, I’étudiante qui se sera transformée en acceptant de
devenir autrement, en laissant peut-tre derricre elle des parts de ce qu’elle était. C’est
possiblement 1a que peut s’effectuer la transformation. Dans la rencontre du partenaire de jeu

et du personnage qui nait de 1’acteur ou ce dernier est conscient des deux entités en lui : lui-

21



méme comme acteur et le personnage qui vit de ce que lui insuffle ’acteur (Stanislavski,
1936 ; Boal, 1997). 1l en est ainsi de 1’autre d’elle-méme, de lui-méme qui finit par poindre
puis exister a partir de 1’étudiant par I’expérience théatrale : ce dernier se conscientise de sa
transformation, il n’est plus ce qu’il était et en demeure conscient. La différence a établir ici
est que cet autre de lui-méme est celui qui devient 1’étudiant au présent pendant que celui
qu’il était s’¢loigne dans son historicité ; pour sa fonction d’acteur, c’est le personnage qui
glisse dans I’historicité au moment ou son existence n’est plus requise pour les fins de la
représentation théatrale (Roques, 2015). Il n’en demeure pas moins que ce personnage, fictif,
laissera des traces nourrissant 1’étudiant, 1’étudiante apres avoir nourri la fonction d’acteur
chez cette dernicre, c’est-a-dire sa personne : I’existence de ce personnage fictif influe sur
cette personne réelle. L’étudiant, I’étudiante emprunte ce mouvement créateur par
I’expérience théatrale lorsque son personnage I’ameéne a prendre conscience d’elle-méme.
Elle doit aussi différencier ces deux entités qui vivent des mémes sentiments, ou I’une regarde
I’autre en la dirigeant, puis a adopter 1’espace du temps de la création ses sentiments, ses
bonheurs, ses inquiétudes, ses amours, ses désirs, ses sangs et ses eaux. Bref, sa vision du
monde qui est rarement définie mais elle est aussi en définition comme la sienne, celle de
I’étudiant, 1’étudiante, comme celle de Max de Désordre public, qui se confrontera a cette
personne cimentée et en sortira recréé par une perspective du monde qu’elle pergoit pour une
premicre fois. Adoptera-t-elle cette vision du personnage, le Weltanschauung, de 1’allemand
qui signifie vision du monde au sens de regard universel, conception de la vie qu’un
dramaturge ou un metteur en scéne peuvent traduire au travers d’une ou de plusieurs ceuvres?
(Bourassa, 2010). S’il devient artiste, il ne cessera de se créer en se créant (Bergson, 2009),
tel le sculpteur qui se sculpte lui-méme par la pratique de son art et qui simultanément fait

appel a une pratique de lui-méme (Morais, 2012).

22



1.2.2 Le personnage théatral

Sabine Chaouche (2007) nous apprend que Tournon (1766) est « [...] le premier
penseur a avoir effleuré 1’idée que I’ Art de 1’ Acteur réside non pas dans une coupure entre le
Moi? et le Ca , mais au contraire dans leur continuelle dialectique, d’ot un entremélement et
non une séparation entre eux, qui permet de dépasser la vision traditionnelle... » (Chaouche
p-348-349). Elle ajoute qu’« [...] entrer dans les intéréts de ce personnage, en adopter les
passions, se pénétrer de son état, agir & parler en sa place comme il et fait lui-méme, étre

lui sans cesser d’étre soi [...] » (Jorry, cité par Chaouche, 2007, p. 347).

Cette réflexion pionniére de Tournon demeure actuelle par cette idée que Chaouche
qualifie de 3¢ étre, c’est-a-dire une entité qui n’est ni ’acteur (pour 1’étude présente,
I’étudiant, I’étudiante) ni le personnage textuel, mais la dynamique entre I’acteur et ce
personnage textuel qui le laisse advenir, ce 3° étre, qui vit réellement durant la situation

scénique, que ce soit en répétition ou en représentation.

C’est ce 3° étre qui m’intéresse pour I’advenue de I’ Autre de lui-méme, cette personne
que I’étudiant, I’étudiante atteindra dans le processus de transformation par I’expérience de
la création théatrale. Ce troisiéme étre prend corps dans le personnage théatral a travers celui
de I’étudiant, 1’étudiante qui se transforme pour lui donner vie dans ce mouvement qu’on
nomme par ce syntagme : se mettre dans la peau du personnage (Roques, 2015), consistant
a faire siens des caracteres du personnage fictif. C’est dans ce mouvement que 1’étudiant,

I’¢tudiante s’avance vers le personnage fictif dans une rencontre influant sur sa personnalité

3 Le «Moi» de Tournon, c’est I’acteur en soi, assimilable a la personnalité de 1’étudiant pour notre étude. Et le
«Cay, c’est le texte, le role, 1’auteur.

23



pour la faire évoluer dans une (dé)marche continue vers cette autre devant elle-méme en

latence.

Sans parler de 3° entité, Beauchamp (1992) souléve cette dynamique entre 1’étudiant et
le personnage textuel qui méne a cet autre de lui-méme. Deux entités ayant leur existence,
deux caracteres autonomes au sens anglais du terme character, qui vont se rencontrer pour
la création du personnage théatral, une troisieéme entité laissant éventuellement son empreinte
sur I’étudiant, I’é¢tudiante qui s’engage dans un voyage vers elle-méme et vers I’autre, dans
un processus de reconnaissance du monde, des idées et des émotions. Dans son étude,
Beauchamp (1992, p.60) cite une participante qui t¢émoigne de cette expérience :

(a change ta vie. Ton personnage te construit et te manque apres.

Si je n’avais pas connu Carole [son personnage], il y a certaines

choses que je ferais autrement aujourd’hui. Je ’ai apprivoisée. Je

la connais. Elle est encore en moi.
Si ce passage de la personnalit¢ de I’étudiant, 1’étudiante (I’acteur, 1’actrice) vers le
personnage ne se fait pas sans heurt, sans effort, certes, sans transformation, fit-elle
silencieuse ou non (Jullien, 2009), il se produit dans le temps, nous fait remarquer
Chainé (2012 p.77) :

[...] j’ai souvent constaté qu’il se passait peu de choses pendant

les cours: le temps semblait parfois suspendu, me laissant

I’impression de faire du sur-place. Par exemple, il faut du temps

au joueur pour intégrer les caractéristiques de son personnage :

cela ne passe pas par sa volonté, mais plutot par ’intuition et un

travail d’intégration d’expériences personnelles et artistiques,

comme s’il fallait que ces deux entités glissent I’une sur 1’autre,

comme des couches transparentes.

Sylvie Morais (2016) tient un propos allant dans le méme sens pour D’artiste : «

L’artiste s’appréte a créer en présence des autres. Paradoxalement il cherchera a s’isoler. [...]

24



Il sait les présences et, en méme temps, il cherchera a se retrouver seul. [...] Et pourtant il
demeure en présence et se sent en présence » (Morais, 2016, p. 234). Dans la pratique
théatrale, on crée entre les séances de création (Chainé, 2012), certes, en apportant en soi la
présence de 1’autre qu’on a cultivée en sa présence. Entre les répétitions, le personnage se
développe dans le corps de I’étudiant, 1’étudiante qui considére sa venue en dynamique
avec le personnage de sa, son partenaire de jeu et le partenaire lui-méme :

Selon ce corps relationnel [..], partager son ceuvre avec les autres

est vécu dans la liberté a travers une relation d’intersubjectivité

bienveillante. C’est dans une relation bienveillante que 1’artiste

trouve en lui-méme les moyens de se dépasser, de s’engager dans

une pratique formative, d’entrer littéralement dans la mouvance

de sa formativité. (Morais, 2016, p. 235)

Cette conception du corps relationnel de I’artiste ameéne a comprendre comment la
relation empathique s’effectue dans les relations que poursuit I’étudiant, 1’étudiante dans
I’expérience théatrale avec son personnage, le personnage de son partenaire de jeu et ce
partenaire au sens que lui donne Lecoq (1997), qu’Aden (2014) investit dans I’apprentissage
de langues secondes ou 1’apprenant inscrit en lui la nouveauté dans ce qu’il est
intrinséquement, a son identité propre et par des mécanismes qui accompagnent et préparent
I’entrée dans la langue qui seraient innés «comme 1’imitation et la résonance émotionnelle
chez les nouveau-nés qui se développent en mécanisme d’empathie» (Aden, 2014, p. 70). Le

jeu corporel fait appel a ces mécanismes dans I’expression théatrale ou la communication

entre personnages théatraux s’effectue au-dela du texte (Lecoq, 1997).

L’expérience théatrale offre I’opportunité a 1’é¢tudiant, 1’¢tudiante du développement
de ’empathie avec le personnage fictif, qui n’est pas moins un étre en soi, et avec son

partenaire de jeu dans le but de communiquer ensemble, en symbiose, une ceuvre a un public.

25



Cet élan vers ’autre, aussi bienveillante soit-elle, doit toutefois circonscrire 1’autre et le soi

afin que le premier ne devienne pas 1’alter ego du second (Ricceur, 1990).

1.2.3  Le partenaire de jeu

Le lieu sécurisant d’un étudiant, d’une étudiante dans I’expérience théatrale est le
refuge dans les répliques, les déplacements dans 1’espace et I’articulation des membres de
son corps. C’est 1a un jeu théatral qu’on peut assimiler a ce que le bricolage est pour I’art.
Pour offrir a I’étudiant, 1’¢étudiante 1’opportunité de se transformer par 1’expérience théatrale,
I’enseignant, 1’ enseignante doit 1’amener dans les zones de communication sans texte
(Lecoq, 1997) ou I’on communique aussi de I’intérieur, non seulement par des déplacements
ou une gestuelle qui consistent a exprimer de 1’extérieur :

Le théatre repose sur un contact direct des personnages entre eux :
si les acteurs veulent réellement capter et retenir I’attention d’un
grand public, ils devront faire tous leurs efforts pour maintenir
entre eux un échange continu de sentiments, de pensées et
d’actions, dont le contenu intérieur devra intéresser les
spectateurs. (Stanislavski, 1936, p. 252)

Dans le méme sens, Jane Ryngaert (2010) développe cette relation de communication
en y intégrant I’espace des partenaires de jeu « [...] comme espace potentiel, [...] un lieu ou
I’on expérimente I’écoute de 1’autre, comme tentative de relation entre le dedans et le dehors
» (Ryngaert, 2010, p. 21-22). Tout comme Stanislavski, Ryngaert relie la communication
entre les partenaires de jeu a I’écoute de la salle qui se combine avec la qualité de la présence,

car il s’agit d’étre présent a 1’autre et au monde. Il y a un seuil a franchir pour 1’étudiant,

I’¢tudiante qui doit emplir la scéne par une communication a la fois intérieure (son ressenti

26



qu’il communique) et extérieure (gestuelle et voix) dans ce que Larry Tremblay (1993)

nomme le paradoxe du jeu ou il faut beaucoup de contrdle pour s’abandonner sur une scéne.

Echanger intérieurement comme extérieurement avec sa, son partenaire de jeu, ¢’est
littéralement aller vers lui, aller vers 1’autre, s’engager a le connaitre en s’ouvrant soi-méme
a lui, a ce que je ne suis pas, selon les mots de Levinas rapportés par Soulages (2007, p. 96).
Cette conception de I’altérité appliquée a I’expérience théatrale rejoint le propos de Francine
Chainé selon laquelle « [...] la pratique de I’art dramatique/théatre favorise 1’affirmation de
soi qui se construit dans ’altérité, celle du regard des autres, mais elle développe aussi les
sentiments d’appartenance et de confiance » (Chaingé, 2012, p. 76). L’expérience théatrale
oblige I’étudiant, I’étudiante a vivre le silence qui le sépare de 1’autre sur scéne, a donner vie
a cet espace entre les répliques. Que faire entre deux répliques ? Que faire pendant que le
partenaire dit sa réplique ? I/ faut jouer, ferait dire Stanislavski a Tortsov : « Lorsque vous
étes sur la scéne, soyez toujours en action, que ce soit physiquement ou spirituellement. »
(Stanislavski, 1938, p. 27) Absolument. C’est tout le corps qui vit, exprime dans le silence
de la parole. C’est tout le corps qui communique avec soi, avec le partenaire et 1’auditoire
simultanément. C’est la corporéité méme qui s’exprime et s’inscrit par les corps relationnel,
temporel, vécu et spatial (Morais, 2012) permettant ce que Ryngaert nomme /’émergence de
la parole :

Dans une certaine conception de la tradition théatrale, I’échange
sensible serait réservé a la sceéne et I’on peut méme poser que la
mise en scéne revient dans ce cas a construire une pragmatique
qui autorise I’émergence de la parole. La se jouerait tout ce qui

est de 'ordre des corps, du silence, de I’implicite, du sensible.
(Ryngaert, 2004, p. 162)

27



Le texte dit par les répliques et, également, amene a dire entre les répliques, c’est-a-dire 1a
ou la communication s’effectue sans ou au-dela des mots. Outre ’expression clairement
donnée par les répliques et le jeu dramatique qui se déploie entre celles-ci, I’expérience
théatrale améne 1’étudiant, 1’étudiante a se dire a elle-méme par 1’apprivoisement qu’elle se
voit obliger de mettre en ceuvre pour vivre et évoluer avec elle-méme, son personnage, sa,
son partenaire de jeu et I’enseignant, I’ enseignante dans une pédagogie de [’altérité

(Tremblay, 1993).

1.2.4 L’enseignant, I’enseignante

Dans I’expérience théatrale au collégial il y a une entité, I’enseignant, I’enseignante,
également étrangére qui assure la cohésion et I’évolution du groupe et de chaque personne,
cela sans étre une metteuse en sceéne, bien qu’elle participe au processus de création.
L’enseignant, I’enseignante assure la cohésion et 1’évolution du groupe et de chaque personne
en installant dans I’espace d’enseignement théatral un climat de « [...] relative détente et une
certaine légereté, afin de favoriser 1’écoute et une complicité entre les joueurs ainsi qu’une
ouverture au jeu : « [...] ce pourquoi cet espace [...] se transforme a la fois en espace de jeu
ou en espace d’enseignement. » (Chainé, 1994, p. 55) Ce climat favorise la rencontre
dialogique de I’altérité entre 1’¢tudiant, I’étudiante son partenaire de jeu, leur personnage et
bien slr avec I’enseignant, I’enseignante dans la création théatrale, dans le projet théatral,
comme Chainé 1’a démontré dans certaines études (Chainé, 1994, 2012, 2016a, 2016b) sans
toutefois s’intéresser a comment et combien cette dynamique influe sur ’advenue de 1’autre
de lui-méme chez 1I’¢tudiant et I’étudiante en expérience théatrale. En fait, ce que Chainé

démontre dans ses études, c’est tout I’essentiel académique qui doit étre développé et mesuré

28



par les évaluations en théatre-éducation, sans s’intéresser au contexte permettant I’advenue
de I’autre qui pourrait s’expliciter par I’étudiant, 1’étudiante elle-méme (Vermersch, 1989,

1994) prenant conscience de ce que lui aura apporté son expérience de la création théatrale.

1.2.5 L’auditoire

Dans ce méme ordre d’idées, je m’interroge sur la dynamique entre I’étudiant,
I’¢étudiante et I’auditoire participant a cette advenue de I’autre. Beauchamp (1992) fait porter
son analyse de données sur le jugement des types de spectateurs, spectatrices : les parents,
les amies et les professionnels, sans investiguer comment I’étudiant, 1’¢tudiante se transforme
devant le public, comment se transforme la dualité personnage/personne, comment 1’intensité
du personnage s’accroit ou s’inhibe, la communication entre les partenaires atteint-elle des
zones qui ne pourraient autrement étre atteintes sans la présence d’une assistance ? A ce
propos, on se souviendra que Beauchamp ne cherche pas a savoir s’il y a eu transformation
lors de I’expérience théatrale : « Ces jeunes étant réunis dans un contexte scolaire, nous avons
voulu savoir ce qu’ils avaient appris de cette expérience. Que signifiaient, pour eux, faire du
théatre et apprendre le théatre ? Estimaient-ils avoir recu une formation ? » (Beauchamp,
1992, p. 73) Les participants, les participantes affirmeront ne pas avoir regu de formation au
sens qu’ils seraient en mesure d’exercer le théatre comme un métier, mais ils évoquent
clairement avoir vécu I’expérience théatrale qui mene vers une transformation : « Ils ont
appris a cotoyer les autres, a les connaitre d’une fagon plus profonde et plus directe. [...] On
apprend a s’ouvrir aux autres, a les écouter et a s’écouter soi-méme. » (Beauchamp, 1992, p.
81) Cette ¢tude de Beauchamp franchit une ¢tape majeure dans ce qu’il m’importe de

découvrir : en quoi ces apprentissages favorisent 1’advenue de I’autre de lui-méme chez

29



I’étudiant, 1’étudiante ? Ce qui toutefois n’est pas considéré dans cette étude, comme dans

toutes celles de la recension des écrits, ce sont les cinq ¢léments avec lesquels composent

I’étudiant, 1’étudiante dans I’expérience théatrale dans un projet scolaire pour 1’advenue de

I’autre de lui-méme, comme I’illustre la figure 2 :

[ Le spectateur

A
N

S/
/ l Le personnage scénigue

.f; F
L/
I
_/

AN
N

O\
™ \‘\.

L'étudiant en sol | — [ Lui-méme

— L'Autre de lui-meéme

_
b
AN
kY
\ [ Le partanaire de jsu

\

[ L'enseignant

Figure 2 : Dynamique relationnelle de [’advenue de I’autre d’elle-méme, de lui-méme

30



1.3 Le probléme de recherche

L’étude phénoménologique de Monique Hamel (2015) qui repose sur 1’analyse de
données issues de questionnaires et d’entrevues avec neufs anciens éléves se rapproche
sensiblement de ce qu’il me faut poursuivre pour parvenir a comprendre 1’altérité comme
transformation de soi dans I’expérience de la création théatrale. Aux participants étudiants,
participantes étudiantes devenues adultes, elle pose pour question principale de la recherche :
« Quel est l'impact d'une expérience de création théatrale au secondaire, en vue d'une
représentation publique, au niveau du transfert des apprentissages a l'adolescence et par la
suite dans la vie adulte? » Et pour sous-question de la recherche: « A quels niveaux
(personnel, familial, scolaire, social, professionnel ou culturel) et dans quels autres contextes,

cet impact a-t-il été significatif? » (Hamel, 2015, p. 24)

On se souvient, toujours dans cette étude d’Hamel (2015), que c’est au niveau
personnel que I’expérience de la création théatrale aura eu le plus d’impact, d’abord, et c’est
la transformation personnelle qui a influé sur les autres niveaux, soit familial, scolaire, social,
professionnel et culturel. L expérience de la création théatrale ameéne 1’étudiant, 1’étudiante
a comprendre son étre et son étre au monde, rend compte Hamel (2015) sans toutefois
analyser comment cette transformation s’effectue dans 1’expérience méme de la pratique
théatrale qui prend forme dans un espace ou se jouent, notamment, 1’altérité provoquée par
I’incarnation du personnage, ’altérit¢ amenée par le partenaire de jeu et 1’enseignant,
I’enseignante puis par la communication avec [’auditoire. Hamel s’intéresse plus
particulicrement a ’enseignement de la création théatrale, voire a sa motivation en milieu

scolaire, bref, a ces questions :

31



Quel est le sens profond d'une telle expérience ? Comment le

potentiel transdisciplinaire de ce lieu de création peut-il étre

exploité de facon optimale pour que cette expérience puisse

devenir deéterminante dans le processus d'apprentissage et de

deéveloppement de l'éleve (transfert de savoirs disciplinaires et

généraux dans d'autres contextes)? Comment susciter la

responsabilisation et l'engagement personnel de l'adolescent au

seuil de sa vie adulte? Un projet thédtral mené a terme permet-il

a l'adolescent de réfléechir sur son rapport au monde, a la culture,

aux autres, a lui-méme ? Quelles sont les finalités d'une éducation

artistique en milieu scolaire ? Etc. (Hamel, 2015, p. 2)
Morais (2012), de son co6té, en écartant les aspects de I’individu (familial, scolaire, social,
professionnel et culturel), s’intéresse de front a la transformation personnelle dans la pratique
artistique. Pour son étude, Morais suit six artistes en processus de création (dont elle fait
elle-méme partie) qu’elle interroge par 1’entretien d’explicitation (Vermersch, 1994) afin de
répondre aux deux principaux objectifs de la recherche [qui] sont :

» Dégager le sens de l’expérience de l’artistique comme pratique

de soi en formation telle qu’elle est vécue et explicitée par les six

artistes cochercheurs.

* Rendre intelligibles les conditions d’émergence de la

formativité humaine depuis [’analyse existentiale de [’artistique

comme pratique de soi en formation des six artistes cochercheurs.
(P. 53)

Ces objectifs qui suivent la question de recherche (Morais, 2012, p. 53) sont précédés de la
problématique qui souligne judicieusement a partir d’une recension des écrits les apports
singuliers de sa thése dans des champs de connaissances et de recherches qui sont connus.
Effectivement, Morais précise que d’aucuns approuvent les fonctions de la pratique artistique
chez I’humain en ce sens qu’elle développe son imaginaire, encadre les émotions ou les
dissipent pour celles qui ne se laissent pas encadrées, voire participe de son éducation. Morais

souligne ces fonctions d’entrée de jeu : « les pratiques artistiques soulévent aujourd’hui un

32



intérét de toute importance tant dans les milieux scolaires que dans les milieux sociaux ou
médicaux et méme en médiation artistique dans les entreprises » (Morais, 2012, p. 19). Ce
n’est toutefois pas ces fonctions qui intéressent Morais dans sa question de recherche qu’elle
énonce clairement ainsi : « Comment 1’artiste vit-il son expérience de se former avec

’artistique comme pratique de soi? » (Morais, 2012, p. 53)

I s’agit pour Morais d’envisager la pratique artistique comme une expérience humaine visant
la construction de la personne, particuliérement dans le contexte de I’enseignement et de la
médiation artistique, domaines ou la pratique artistique est envisagée non pas comme une

finalité artistique mais comme un processus créatif amenant la personne a s’épanouir.

Mon questionnement rejoint celui de Foucault (1984) et de Morais (2012) ou
I’expérience artistique, comme pratique de soi, amene I’artiste a se créer lui-méme, elle-
méme dans la mesure ou elle en prend conscience. L’étude de Morais questionne le processus
créatif chez des artistes adultes. Ce méme questionnement n’a pas été poursuivi chez des
¢tudiants, étudiantes de niveau collégial, notamment dans I’expérience de la création
théatrale. Il m’apparait important de comprendre ou et comment s’effectue la transformation
de la personne dans 1’expérience théatrale au niveau collégial afin de développer ma pratique
pédagogique et la partager a travers le réseau collégial ou la littérature a ce sujet fait défaut
— et ou la littérature lui fait défaut, c’est-a-dire les enseignants, enseignantes de littérature qui
se mélent d’enseigner le théatre, qui se mélent autant que les enseignants, enseignantes en

théatre prenant des postures de metteuses en scéne; mais 1a n’est pas le point.

33



En terminant, il importe de souligner dans cette problématique 1’apport de Corriveau
(1965) dans les écrits sur I’enseignement du théatre dans les colléges d’avant la réforme qui
implantera les colleges d’enseignement général et professionnel (cégep). En premiére partie
de son mémoire, Corriveau fait ’apologie de I’enseignement du théatre et de sa pratique dans
le milieu collégial en France du Moyen Age au Nouveau théatre du 20° siécle, puis de ce
méme enseignement au Québec, et ce, du Régime francais aux Compagnons de Saint-Laurent
au Québec ou I’auteure s’intéresse plus a I’ceuvre de Gustave Lamarche qu’a la compagnie
du pére Emile Legault qui ont fait passer a la méme époque le théatre amateur pratiqué dans
les colleges a un théatre professionnel. Corriveau brosse un portrait exhaustif de la production
théatrale dans les colléges du Canada frangais, avec un regard critique sur la qualité artistique
tant sur le plan dramaturgique, sur celui du jeu que sur celui de la scénographie. Elle met en
paralléle le dévouement des communautés religieuses a développer la pratique théatrale dans

les colléges et 1’obstination des supérieurs a I’y interdire.

En seconde partie, Jeanne Corriveau s’intéresse a une ceuvre de Gustave Lamarche,
Jonathas, qui serait une ceuvre marquante dans 1’évolution du théatre québécois amateur qui

devient alors professionnel.

C’est la premicre partie qui rejoint ma problématique ou Corriveau s’intéresse a la
visée de I’expérience de la création théatrale qui cible le développement de I’individu et de
la personne. Corriveau cite Gofflot* (Corriveau,1907, p. 10) :

[Les jésuites] étaient convaincus que les exercices dramatiques,

honnétement pratiqués, aident au développement du caractére et
des sentiments, a la culture de I’esprit et de la mémoire. Ils

4 Le thédtre au collége. Du Moyen Age a nos jours. Paris, France : Honoré Champion.

34



savaient aussi que la voix, I’aisance et la grace dans le maintien
de leurs éléves ne pouvaient que gagner a ces exercices.
Si cette étude de Corriveau représente un pilier, voire le seul, dans la recherche sur
I’enseignement de 1’expérience de la création théatrale dans les colléges, il n’en demeure pas
moins qu’elle n’interroge pas ’altérité comme transformation de soi dans I’expérience de la
création théatrale au collégial. Pas plus que les études recensées qui présentent néanmoins
une profonde richesse quant a la compréhension de ’expérience de la création théatrale,
notamment en milieu scolaire au niveau du secondaire, telles que celles développées & I’Ecole
supérieure de théatre de ’'UQAM (Beauchamp, 1992 ; Boucher, 2013; Cauchon-Roy, 1980;
Féral, 2003; Hamel, 2015; Marceau, 1994), a I’Ecole d’art de 1’Université Laval
(Chainé, 1994, 2012, 2016a, 2016b) et les travaux du spécialiste de dramaturgie, Ryngeart
(2004, 2010), professeur a I’Université de Paris 3-Sorbonne nouvelle qui ceuvre également
dans toute la francophonie a titre de consultant et de metteur en scéne. Enfin, la recension
des écrits comporte des études sur des éléments isolés de la dynamique relationnelle de
I'étudiant, de 1’étudiante en expérience de création théatrale, et ce, au secondaire, mais rien
pour le niveau collégial ot on compte 67 cégeps autorisés a dispenser’ le programme Arts,
lettres et communication dans lequel 1’option théatre peut représenter une voie de sortie, sans
compter les 69 troupes parascolaires de théatre régies par le Réseau intercollégial d’activités
socioculturelles du Québec (RIASQ), ce qui représente annuellement un nombre plus que
considérable d’étudiants, d’étudiantes vivant 1’advenue de 1’autre par I’altérit¢ comme

transformation de soi dans 1I’expérience de la création théatrale au collégial.

5 C.F. Ministere de 'Education et de I'Enseignement supérieur du Québec, récupéré a :
http://www2.education.gouv.qc.ca/ens-sup/ens-coll/program/progetab.asp?vToken=p500A1

35


http://www2.education.gouv.qc.ca/ens-sup/ens-coll/program/progetab.asp?vToken=p500A1

Il m’apparait pertinent de comprendre comment s’opere Daltérit¢ dans la
transformation de 1’étudiant, I’étudiante par I’expérience de la création théatrale au collégial
afin de partager les résultats de cette étude qui porterait le potentiel d’une réflexion sur la
didactique de I’enseignement du processus créatif dans le domaine du théatre et ses procédés

de techniques de création.

1.3.1 Questions de recherche

Par la compétence, Exploiter des techniques théatrales ou des procédés thédtraux dans
une perspective de création, qui consiste en une pratique théatrale scolaire de niveau
collégial, et les ressources existantes (Legendre, 2001) de 1’étudiant, 1’étudiante des les
premicres séances de cours :

e Comment I’¢tudiant, I’étudiante parvient a transformer son individu dans
I’expérience théatrale qui se réalise par une relation d’altérité avec elle-méme, son
personnage théatral, ses partenaires de jeu, son enseignant puis I’auditoire?

e Comment la relation a l'autre (lui-méme ou elle-méme, personnage théatral,
partenaires de jeu, enseignant et auditoire), a ce qui est étranger pour I’étudiant,

I’étudiante 1’ameéne a se transformer elle-méme?

e Comment I’expérience théatrale est une rencontre de 1’étranger dans cette
transformation de soi?

1.3.2 Objectifs de recherche
e Expliciter la signification du processus de création théatrale donnant lieu a la
transformation de I’individu vécue et explicitée par des étudiants, des étudiantes de

niveau collégial.

e Comprendre comment advient cette transformation par 1’expérience théatrale
d’étudiantes, d’étudiants.

36



CHAPITRE 2
CADRE CONCEPTUEL

2.1 Présentation des concepts

J’ai retenu 5 concepts pour les fins de discussion : 1’expérience, la corporéité, la
création, la transformation et 1’altérité. Je commence avec le concept de 1I’expérience ou il
m’apparait important d’établir d’entrée de jeu la distinction entre I’expérience acquise par
I’action et celle acquise par le savoir ; la premicre étant éprouvée par le corps et la seconde,
par ’esprit. Ensuite, j’y présente les conceptions de ce méme concept d’expérience définies

par Dewey (1934) et Varela, Thompson et Rosch (1993).

Le second concept est celui de la corporéité que j’expose en opposition avec celui de
I’esprit afin de montrer que I’un et I’autre sont des parties d’un tout insécable. Je débute par
les considérations d’Aristote qui cherche a démontrer 1’existence de I’ame en s’appuyant sur
le fait que le corps éprouve visiblement des sensations. Je poursuis avec Dewey (1934) qui
montre lui aussi la corrélation entre I’ame et le corps, mais a I’inverse d’ Aristote, il développe
I’idée que c’est I’esprit qui témoigne par les sens ce que ressent le corps. Je termine avec des
conceptualisations sur la corporéité dans le domaine théatral (Tremblay, 1993 ; Stanislavski,

1936 ; Barba, 1993) et dans le domaine artistique (Morais, 2016).

Ensuite, pour troisieme concept, je m’attarde a celui de la création avec un article de
Bourgeois (2018) portant sur 1’acte créateur en soi avant de poursuivre avec un autre article

cette fois de Gosselin, Potvin, Gingras, & Murphy (1998) qui s’intéressent au processus



créatif qui s’effectue en trois phases dans une temporalité ou les deux premiéres phases sont
portées par le corps et la dernicre, par ’esprit. Je reviens ensuite a Dewey (1934) qui s’est
intéressé lui aussi au processus créatif, mais dans un processus dyadique ou corps et esprit
participent a la création dans une méme temporalité, tout comme 1’enseignait Stanislavski

(1949) qui demeure un phare dans la construction du personnage théatral.

Pour ce qui concerne le concept de la transformation, aprés avoir constaté I’étymologie
et le champ sémantique du terme en soi qui référent essentiellement aux sciences naturelles,
je m’attarde longuement aux Transformations silencieuses de Jullien (2009) qui présente la
vie comme une longue expérience qui se déroule et qui transforme sans qu’on s’en rende
compte si ce n’est apres que la transformation eut opéré et qu’on peut identifier comme un
événement marquant, par exemple, un événement qu’il est possible de marquer d’une date,
mais qui s’est préparé bien auparavant pour aboutir et poursuive la transformation du monde.
Je termine cette quatriéme partie du cadre conceptuel par une considération de Tremblay
(1993) sur la transformation qui rejoint I’enseignement du théatre qui ne peut étre autrement

fondé que sur ’altérité, concept qui suit celui de la transformation.

Enfin, je termine cette partie du cadre conceptuel par le concept de ’altérité en
exposant des philosophies qui me viennent d’un article de Courtine-Denamy (2018) portant
sur Husserl, Descartes, Kant, Heiddegger et Sartre, puis sur Levinas (1979) et Ricoeur
(1990). Dans la réécriture de cette partie du cadre conceptuel, c’est Ricoeur (1990) que je
développerai plus longuement sans doute en opposition avec Sartre et les personnages de sa
piece Huis clos parce que si I’enseignement de la création théatrale doit se développer dans

une altérité de la bienveillance ricoeurienne, il n’en demeure pas moins que le regard infernal

38



sartrien qui confine I’autre dans une identit¢ récusée est bien présent chez 1’étudiant,
I’étudiante et il me faudra sans doute avoir recours a cette conception de ’altérité pour
discuter de la collecte de données. Finalement, cette partie s’achéve par un article de
Villeneuve (2014) portant sur I’enseignement de la création théatrale qui rejoint la conception

bienveillante de 1’altérité chére a Ricoeur (1990).

2.1.1 L’expérience

Je parle de choses que j’ai
expérimentées  moi-méme.  La
nature, rien que la nature. Pas les
livres.
Ionesco, La cantatrice chauve
Le champ sémantique du mot expérience se divise en deux ensembles de sens opposés :
I’un concerne un savoir qui s’acquiert par le corps (par soi-méme, intérieur) et I’autre par
I’intellect (en provenance d’un autre, extérieur), autrement dit, soit par la succession
d’actions ou de sensations éprouvées, soit par des connaissances recueillies de 1’extérieur, et
ce, pour I’'un comme pour I’autre, dans un objectif se déplagant toujours vers 1’avant (Dewey,
1934, p.115) :
Toute expérience, quelle que soit sa portée, commence par une
impulsion, ou plutét comme une impulsion. [...] L’impulsion
désigne un mouvement vers 1’extérieur et vers 1’avant de tout
I’organisme, mouvement auquel sont subordonnés des réflexes
spécifiques [...], tel ’héliotropisme des plantes, la rotation de tout
le corps vers la lumiére.

L’expérience acquise par soi-méme place le sujet en pleine action de sa propre

expérience par enrichissement de la connaissance, du savoir, des aptitudes : Je suis passé par

39



la ou selon I’expression figurée : Je sais ce qu’en vaut [’aune, signifiant que le sujet est passé
par des actions lui ayant procuré I’expérience. Ainsi se développe I’expérience humaine (de
la faille de I’ Afar aux perceptions de Hubble), I’expérience manuelle, I’expérience physique,
I’expérience de la vie, toutes ici des expériences qui se développent et appellent aprés coup
leur conceptualisation, tout comme ’art qu’on acquiert par sa fréquentation, fréquentation
des ceuvres, fréquentation de la pratique créatrice, dans le sens qu’entendait Malraux: « Mais
nous entendons fonder nos concepts d’art sur notre expérience de 1’art, et non subordonner
celle-ci a des concepts » (Malraux, 1951, p. 446) , ce qu’Aristote a produit dans sa Poétique
en observant d’abord ce qu’avait été la tragédie des Sophocle, Euripide et Eschyle (et sans
doute la comédie d’Aristophane..., si on savait ! ) pour en définir les régles conceptuelles.
Expérimenter d’abord, conceptualiser ensuite. Dans une pratique allant en ce sens,
Montaigne, apres avoir suffisamment vécu 1’expérience sociale et familiale, se retire dans sa
tour du Périgord, se met a nu par 1’édification de sa bibliographie a partir des lectures étalées
sur sa table en poursuivant I’expérience du commerce des livres, ses meilleurs amis, qui
alimenteront la conceptualisation de ses expériences de vie, ce qui s’apparente a I’expérience

empirique de la science dans une modernité subséquente.

Le cheminement inverse renvoie a 1’autre ensemble du champ sémantique dont les
acceptions signifient que 1’expérience s’acquiert par le savoir, I’expérience du savoir acquis
dans les livres, une transmission livresque d‘expériences virtuelles. C’est I’expérience d’un
Julien Sorel lors de sa premiére rencontre avec Mme de Rénal qui, on sait, lui offrira les
expériences que chacun cherche en la vie. Julien Sorel & ce moment connait le monde par
I’expérience uniquement livresque et est visiblement offusqué lorsque pour une seconde fois

madame de Rénal s’enquiert s’il sait le latin : « Oui, madame, lui dit-il en cherchant a prendre

40



un air froid ; je sais le latin aussi bien que M. le curé® ». On comprend que Julien connait le
latin comme nul autre, a I’égal de M. le curé, certes, mais c’est tout ce qu’il connait... Une
expérience essentiellement cognitive lui provenant des livres, tout comme ce qu’il a appris
de la vie de Napoléon par ses lectures, lectures qu’il métamorphosera en expérience vécue
dans une relation de combattant avec Mme de Rénal, c’est 1a que ce qu’il aura connu par

I’esprit prendra corps dans 1’action.

En parall¢le a cette opposition, on trouve les expériences scientifiques ou artistiques
qu’on provoque pour comprendre le fonctionnement d’un phénomene, tel Otto Hahn
bombardant un noyau d’uranium pour comprendre synthétiquement la fission nucléaire. John
Cage créant par I’absence de musique I’univers sonore d’une foule écoutant le silence. Le
Nouveau Théatre Expérimental (NTE) retirant un élément essentiel de la composition d’une
picce de théatre pour comprendre la mécanique de cet art. On en revient au premier ensemble
du champ sémantique ou les actions ou bien les sensations s’accumulent vers une perception
précédant la conceptualisation. Dans la science ou I’art expérimental la conceptualisation

confirmera ou infirmera I’hypothése précédant I’expérience appelée expérimentation.

Enfin, les antonymes de I’expérience, I’ignorance ou I’inexpérience, résument les deux
ensembles du champ sémantique. Le premier renvoie a I’absence de connaissance de 1’esprit
ou de I’intellect, le second, au corps qui n’aurait pas éprouvé. En résumé, 1’expérience
s’acquiert des autres (I’expérience des ainés, le savoir livresque) par I’intellect ou 1’esprit

sinon par le corps ou cette expérience se rend a la connaissance par I’intellect : j'ai mal, je

¢ Stendhal. (1830) Le rouge et le noir. Paris, France : Gallimard (1972), p.43.

41



Jjouis, mon corps le dit a mes sens, mon cerveau m’en instruit et je le conceptualise le temps
venu. S’il s’agit d’un nouveau mal, d’une nouvelle jouissance, d’une nouvelle expérience, je
devrai me faire violence pour réorganiser la suite de mes expériences qui se verront bousculer
par cette derniére venue. Je ne fais pas qu’ajouter une expérience a celles déja vécues, mais
je reconstruis ma vie, sa trajectoire, en insérant chaque nouvelle expérience qui en oriente les
précédentes « [car] I’intégration dans toute expérience vitale ne consiste pas uniquement a
ajouter quelque chose a la somme de ce que nous savions déja. Elle implique un processus
de reconstruction qui peut s’avérer douloureux » (Dewey, 1934, p.90). Ce processus de
reconstruction s’effectue par une réflexion sur I’expérience vécue consistant a lui trouver un
sens dans ma vie par rapport aux autres expériences passées. Sans cette réflexion et la
perspective que je donne a mon expérience, je n’enrichis pas ma vie, je ne me transforme
pas, j’accumule naivement ou inconsciemment, tout comme ’enfant qui n’a pas cette faculté
de réfléchir sur ses expériences : « L’expérience d’un enfant peut étre intense, mais, a cause
du manque de références provenant d’une expérience passée, les relations entre agir et
éprouver sont a peine appréhendées, et I’expérience reste par conséquent superficielle et
limitée » (Dewey, 1934, p. 95). Par la suite, Dewey fera la part entre 1’agir et la réflexion ou
I’un peut entraver 1’autre s’il y a déséquilibre; 1’équilibre se tient lorsque I’action est réfléchie
suffisamment pour étre poursuivie et la réflexion suffisante lorsqu’elle permet d’orienter
I’action sans sombrer dans la réverie. En somme, une suite d’actions sans réflexion ne permet
pas de développer d’expérience (le chien qui retourne a chaque occasion japper apres la
mouffette pour s’en revenir aspergé) tout comme la réflexion sans action n’expérimente rien

d’autre que le platonique.

42



Ce processus de reconstruction douloureux dont parle Dewey actualise mes
expériences du passé en leur donnant un nouveau sens en regard de I’expérience que je viens
de vivre : « La rencontre du connu et de I’inconnu ne se limite pas a un simple agencement
de forces : elle est une re-création dans laquelle I’impulsion présente acquiert forme et
solidité tandis que le matériau ancien, qui était en réserve, est littéralement régénéré et gagne
une vie et une ame nouvelles en devant affronter une nouvelle situation » (Dewey, 1934,
p.-119). C’est ce qui constituera mon unicit¢ dans une interaction continuelle avec mon
milieu, c’est-a-dire les lieux ou j’évolue et les gens avec lesquels j’interagis :

Il y a constamment expérience, car I’interaction de 1’étre vivant
et de son environnement fait partie du processus méme de
I’existence. Dans des conditions de résistance et de conflit, des
aspects et des ¢léments du moi et du monde impliqués dans cette
interaction enrichissent I’expérience d’émotions et d’idées, de
sorte qu’une intention consciente en émerge. (Dewey, 1934, p.80)

La somme de mes expériences passées me constitue et m’aide a orienter mes
expériences a venir, a appréhender le monde, mon environnement et mon évolution. Cette
conception de I’expérience rejoint celle de /’énaction de Varela & al. (1993, p. 35) : « Nous
proposons [...] le terme d’énaction, dans le but de souligner la conviction croissante selon
laquelle la cognition, loin d’étre la représentation d’un monde prédonné, est 1’avénement
conjoint d’'un monde et d’un esprit a partir de I’histoire des diverses actions qu’accomplit un
étre dans le monde. » Je vis des expériences dans un monde qui m’est extérieur et que
j’interpréte d’apres la somme de mes expériences passées : « Le monde se présente plutot
comme un arriére-plan — un cadre, un champ qui englobe I’ensemble de notre expérience,
mais qui ne se laisse pas saisir en dehors de notre structure, de notre comportement et de

notre cognition. De ce fait, ce que nous disons a propos du monde en dit au moins autant sur

nous-mémes que sur le monde » (Varela & al.1993, p.203). Ma vision du monde se modifie

43



au gré des expériences que je classe et qui prennent elles aussi de nouvelles significations me
permettant d’évoluer tant que ce moi n’existe pas puisque perpétuellement en mouvance, car
s’il existait, il serait stagnant, sans avenir comme une langue morte dont on peut fixer les
caractéristiques, étant fixées pour I’infini, ce que je ne suis pas encore : « [...] s’il y avait un
soi solide, réellement existant, dissimulé dans ou derriere les agrégats, son caractére
immuable empécherait toute 1’expérience de se produire; sa nature statique imposerait a
I’émergence et a la disparition constantes de I’expérience un arrét gringant. » (Varela, & al.
1993, p.125) C’est 1’évolution darwiniste de 1’espéce qui cherche a composer avec de
nouvelles situations en faisant des choix (pas toujours les bons, soit!) afin de marcher son
chemin en le faisant : « [...] nous affirmons que I’organisme et 1’environnement sont
imbriqués 1’'un dans 1’autre sur de multiples modes et, ainsi, que ce qui constitue le monde
d’un organisme donné est produit ou « énacté » par I’histoire du couplage structurel de cet
organisme. En outre, ces histoires ne proceédent pas par adaptation optimale, mais par
évolution comprise au sens de dérive naturelle » (Varela, & al. 1993, p.274). Le couplage
m’améne a interagir avec autrui ou une situation. Il y a les couplages qui me sont connus :
ma main s’allonge pour soulever mon verre d’eau & ma bouche pendant que je poursuis
I’écriture d’une main ou je ferme I’ceil lorsque le moustique s’y en approche. Je salue mon
fils qui passe dans le couloir. Il y a les couplages qui me sont inconnus qui, eux, constituent
une expérience qui s’ajoute & mon individu, le réorientant peu ou prou selon I’impact de la
nouveauté apportée: je rencontre une personne pour une premicre fois au travail, dans le
voisinage, dans un speed-datign, je dois négocier avec I’inconnu, je cherche a composer avec
la situation, peut-€tre parler différemment, parler une autre langue, vivre une expérience et
en retirer du sens, ¢’est un couplage « énacté ». Chaque interaction que je produis avec mon

environnement ou autrui constitue une expérience qui s’inseére dans mon histoire

44



d’expériences d’ou je fais advenir du sens. Le corps agit puis envoie du sens & mon esprit qui
lui renvoie avec un sens nouveau amenant ce corps a agir pareillement dans une situation
subséquente semblable si I’action a réussi ou autrement dans le cas inverse. Le corps et

I’esprit sont les poumons et I’air qu’on ne penserait pas concevoir en opposition.

2.1.2  La corporéité

Avant ma corporéité, c’est-a-dire ce qui me situe moi-méme, avec les autres et dans le
monde, il y a mon corps, cette partie matérielle considérée comme unie avec une partie
immatérielle est pergue a travers les temps et les cultures en dyade (Sindzingre, 2018):
ame/corps, intérieur/extérieur, proprioceptif/symbolique, signifié/signifiant. Dans plusieurs
religions le corps descend en terre alors que 1’dme monte par-dela les éthers. Dans
I’expérience mystique le corps tremble a recevoir les messages immatériels, les apparitions

se font corps et les voix se font entendre - par le corps (D’Avila, 1588).

Pour expliquer I’ame, Aristote discute du corps afin de vérifier si elle a une fonction
propre et il conclura d’entrée de jeu (des le premier chapitre) :
Or, il semble bien que toutes les affections de 1’ame soient
données avec un corps : le courage, la douceur, la crainte, la pitié,
I’audace, et, encore, la joie, ainsi que I’amour et la haine ; car en
méme temps que se produisent ces déterminations, le corps
éprouve une modification. (Aristote, 1969, p.9)
Lorsque je dis a quelqu’un (ou @ moi-méme) ce qu’il m’est difficile d’avouer (I’amour,
la mort, un travers, etc.), il y a une sensation dans mon corps, dans une partie de mon corps,

inhérente a cet aveu qui me rappelle que mon esprit est indissociable de mon corps. Cette

sensation s’entend dans ma voix, précisément dans ma projection qu’il m’est difficile de

45



lancer de son endroit habituel, que ce soit du ventre ou de la téte, son chemin est obstrué par
une sensation que je contiens mal et mes cordes vocales se resserrent (Bausson et Lavallée,

1997).

Dewey développe ce rapport du corps et de 1’esprit en le pensant dans le sens inverse
pour développer son concept de I’expérience qui se vit dans I’action : chez Aristote une
sensation, un sentiment, bref, une abstraction est vécue puis inscrite dans le corps, ce qui
permet a ce philosophe grec d’affirmer 'unicité du corps et de I’esprit; Dewey pour sa part
parle d’expérience de I’action vécue par le corps qui s’inscrit par I’intellect, par I'esprit : «
Les sens sont les organes a travers lesquels la créature vivante participe directement a ce qui
se passe dans le monde qui I’entoure. Cette perception ne peut étre opposée a I’« intellect »
(Dewey, 1934, p.59), car c’est I’esprit qui permet de rendre cette participation profitable par
le biais des sens; c’est par I’esprit que des significations et des valeurs sont extraites,
conservées et réutilisées par la suite dans les échanges entre la créature vivante et son

environnement.

Je peux évoquer mon intérieur par mon extérieur, intentionnellement ou non, ce que je
suis par mon corps. Mes valeurs peuvent se percevoir dans mon habillement (comment je
couvre mon corps), ma posture, ma démarche, bref mon exposition, comment je me montre.
Mon corps est-il un objet ou un individu ? Je le montre. J’en prends conscience par le schéma
corporel (Merleau-Ponty, 1945 ; Postel, 2018) qui m’ameéne a me représenter ma personnalité
par la dyade proprioceptif/symbolique dans la prise de conscience de I’ensemble de mon
corps et mes interrelations avec mon milieu. C’est un long cheminement débutant dans la

jeune enfance ou je me percois en parties, puis en entier dans un miroir ou il n’est pas évident

46



de reconnaitre que la-bas dans le miroir, ¢’est moi, tout entier. Tout comme sur sceéne je me
percois avec une distanciation parce qu’entre moi et ma perception il y a un personnage dans
mon corps, un autre morceau de moi qui me constitue, faisant partie de mon corpus. Corps
de corpus signifiant recueil qui, lui, signifie ouvrage réunissant des écrits, recueil de
morceaux. Ce peut étre 1’histoire d’une vie, se reconnaitre par morceaux, prendre d’abord
conscience d’un moi, accepter sa mouvance, son perpétuel changement puis se reconnaitre
entier. Pour I’acteur, c’est une connaissance essentielle. Se connaitre en entier pour jouer un
personnage en l’installant dans une partie de son corps (Tremblay, 1993), comme s’il
reprenait ce cheminement du schéma corporel ou enfant il avait appris a se connaitre par
morceaux :

L’acteur a un et un seul corps. Le fait qu’il installe en lui le corps

fictif du personnage provoque la fragmentation de son propre

corps. S’il veut jouer I’autre, il ne le peut qu’a partir d’un lieu de

son corps et non de la totalité de celui-ci. Jouer serait ainsi I’acte

d’un corps qui a choisi de s’habiter d’une fagon locale (focale?).

Le jeu redistribue les données du corps. Le jeu installe la partie

sur le tout. (Tremblay, 1993, p.21)
Ce que naturellement je ressens dans une partie de mon corps par un difficile aveu, je dois
I’apprendre @ mon corps lorsqu’acteur je joue un personnage. Ma mémoire affective
(Stanislavski, 1936) me permet de retourner a ce que corporellement j’ai ressenti dans un
temps passé afin de le revivre aujourd’hui dans mon personnage qui habite mon corps.
J’accompagne ce sentiment pour le revivre, I’exprimer artistiquement non pas en
I’extériorisant, ce qui reviendrait a s’en débarrasser, I’évacuer, en étre sous son emprise selon
la nuance que Dewey (1934) apporte. S’il en était ainsi, le comédien jouant Hamlet

assassinerait son partenaire de jeu et non pas le personnage de ce dernier (Stanislavski,

1936) :

47



C’est le paradoxe du jeu: il faut beaucoup de contrdle pour
s’abandonner sur une scéne. Cette maitrise tant recherchée passe
nécessairement par la connaissance de soi. Par la construction
d’un double a qui il faut tout apprendre. Ainsi I’acteur revenu a la
case de départ, réapprend a respirer, a marcher, a regarder, a
parler, a ressentir. Il apprend aussi a faire la différence entre un
geste qu’il pose banalement et un autre qu’il exécute
artificiellement, venant de 1’extérieur. Il pratique le pillage
systématique de ses souvenirs, réactive d’anciennes joies,
douleurs, coléres, engraisse, maigrit, prend des tics, des accents,
des poses. L’acteur aura réussi a montrer 1’autre dans la stricte
mesure ou il aura été conscient de ce qu’il a été. Le jeu de piston
entre le je qu’il cache et le jeu qu’il dévoile par le biais du
personnage est le moteur réel du théatre. La fascination qu’exerce
le jeu sur le spectateur est rythmée par les modes d’apparition et
de disparition qui s’effectuent dans le corps de 1’acteur.
(Tremblay, 1993, p. 129)

Je me montre sur scéne comme je suis, comme j’ai été en m’incarnant dans un
personnage dont j’ai conscience qu’il est mon double, en lui prétant mes gestes du quotidien
dans une situation de jeu dramatique ou ces gestes deviennent alors, selon Barba (1993), «
extra-quotidiens » par I’énergie que je leur investis :

Les techniques quotidiennes sont d’autant plus fonctionnelles
qu’elles deviennent inconscientes. C’est pourquoi nous
bougeons, nous nous asseyons, portons des poids, embrassons,
montrons, acquies¢ons ou nions par une série de gestes que nous
croyons naturels et qui sont, au contraire, culturellement
déterminés. (Barba, 1993, p. 40)

Je ne m’attarderai pas ici sur I’importante nuance que souléve Barba entre le naturel et
le culturel, mais sur ce qui conditionne ma gestuelle au quotidien, ma fagon de bouger, de
placer ma téte, mes épaules, mes hanches, sur le rythme de mes gestes aussi, ma démarche
saccadée ou mesurée, sans a-coups. Sur scéne, ces techniques quotidiennes deviennent extra-

quotidiennes en ce sens que l’acteur les reproduit consciemment dans les fins de faire

apparaitre un personnage, un autre qui vit en lui le temps du jeu dramatique ou la reproduction

48



de cette gestuelle exige un investissement d’énergie que les techniques quotidiennes
ménagent : «Les techniques quotidiennes du corps sont en général caractérisées par le
principe du moindre effort, a savoir un rendement maximum pour I'utilisation d’un minimum
d’énergie. » (Barba, 1993, p. 40). Les techniques extra-quotidiennes se basent au contraire
sur un gaspillage de I’énergie ajoute-t-elle. Elles semblent méme suggérer un principe inverse
de celui qui caractérise les techniques quotidiennes : le principe d’une dépense maximum
d’énergie pour un résultat minimum qui consiste a rendre un personnage fluide auquel on
croit : « les techniques extra-quotidiennes visent I’information : littéralement, elles mettent-

en-forme le corps en le rendant artificiel/artistique, mais crédible. » (Barba, 1993, p.41)

Recréer la gestuelle d’un personnage dramatique a partir de mon propre corps m’ameéne
a me recréer d’abord en prenant conscience de mon corps, a son stade d’évolution, a suivre
cette évolution par mon schéma corporel qui me renvoie la perception de ma corporéité
(Merleau-Ponty, 1945), mon corps qui me percoit en tout et en partie, mon corps percevant
qui me pergoit, moi, et moi dans le monde selon la perception que j’en ai. Ce corps percevant,
selon le mot de Sylvie Morais (2016), me pergoit d’apres 1’expérience qu’il a acquise : « [...]
ce corps percevant n’est pas sans vie. Il est habité d’expériences, traversé par son histoire. Il
porte avec lui sa mémoire biographique : il a un rapport avec son propre corps, le corps du
je; un rapport aux autres, une relationnalité¢; de méme il a une spatialité et une temporalité
formative » (Morais, 2016, p. 229). Morais développe, en s’inspirant des travaux de Merleau-
Ponty, cette complexité du corps de I’artiste qui découvre en lui un autre de lui-méme.
D’abord, le corps je, celui que je suis « [...] constitué de corps et d’esprit, de rationalité,
d’émotions, d’histoires et de mémoires » (Morais, 2016, p. 230-231) et qui m’est inconnu,

que je découvre. Puis, le corps spatial, celui qui évolue dans un espace qui est le sien et celui

49



des autres, per¢u en relation avec son espace intérieur, non en opposition, mais en
complémentarité, « [...] ou dedans/dehors n’est plus limité par ses contours corporels »
(Morais, 2016, p.232-233). Puis, le corps relationnel, celui placé en relation avec les autres,
de qui il s’isole pour créer sans cesser de les considérer, il est « [...] avec les autres dans une
relation fondamentale » (Morais, 2016, p. 233). Puis, le corps temporel, celui qui se
transforme par la création dans une durée : « [...] dans son expérience de la création, I’artiste
s’accorde donc a son temps vécu, dans ’attente de ce qui vient et de ce qui transforme, ce
qui change et devient autre. » (Morais, 2016, p.236) Enfin, le corps formatif, celui qui se
construit en permanence : « Avec sa création, I’artiste ouvre une trace en passant, il ouvre un
passage dans son histoire. Vivre I’expérience de créer, c’est expérimenter, dans le sens fort

d’un engagement dans sa propre histoire. » (Morais, 2016, p.237)

Dans la pratique théatrale, on crée entre les séances de création, certes, mais surtout
pendant celles-ci, avec ’autre, lui aussi en situation de création, qui plus est, dans la méme
recherche pour la méme ceuvre :

Selon ce corps relationnel décrit par I’artiste, partager son ceuvre
avec les autres est vécu dans la liberté a travers une relation
d’intersubjectivité bienveillante. C’est dans une relation
bienveillante que 1’artiste trouve en lui-méme les moyens de se
dépasser, de s’engager dans une pratique formative, d’entrer
littéralement dans la mouvance de sa formativité. (Morais, 2016,
p. 235)

Par la création théatrale, on s’engage dans I’ceuvre partagée (qu’on pourrait nommer
ceuvre relationnelle constituée de I’ceuvre individuelle, la proposition d’interprétation d’un

personnage, et de I’ceuvre collective, la production dans tout son ensemble) et dans le

processus de création qui se vit par son développement, dans des espaces partagés : I’espace

50



scénique (le lieu physique) qui évoquera 1’espace dramatique (le lieu fictif ou référentiel a la
création) et I’espace vital qui se confondra a 1’espace relationnel ou 1’autre est accueilli dans

une bienveillance motivée par la situation de création.

2.1.3  La création

La premiére acception (Le Grand Robert, 2025) du mot création référe a un sens
religieux : Action de donner [’existence, de tirer du néant. C’est la création de la Genese, au
Tout Début lorsqu’en sept jours Dieu créa notre monde selon sa Volonté. Le temps précédant
cette création est peu documenté, tout comme celui qui se serait écoulé avant le Big Bang.

Dommage.

La seconde acception référe a une création toute faite, au monde considéré comme
créé : ’ensemble des choses créées. Encore 1a il s’agit de création surgissant de nulle part,
peut-étre précédée d’une période de latence, mais assurément sans précédent. Ce sont les
troisieéme et quatriéme acceptions qui m’intéressent, la création venant de 1’humain : Action
de faire, d’organiser (une chose qui n’existait pas encore) et ce qui est créé par (I’homme) :

Les créations en musique, Les créations de Tchekhov, Les créations collectives.

La création humaine se définit par opposition a la génération naturelle et a la fabrication
tout en incluant ces deux productions créatrices car elle les maitrise pour faire apparaitre,
donner a voir tout en ajoutant a ce qui a été créé (Bourgeois, 2018). Cette création s’inscrit
dans une suite temporelle ou il y a un présent - le présent méme d’une création — et un pass¢

qui participe de son esthétique et de son contenu. (Il y a eu les créations impliquant un futur,

51



les ceuvres d’avant-garde, créées en considérant un temps qui n’était pas arrivé, des ceuvres
en avance sur leur temps.) Paradoxalement, des créations ont surgi par opposition, en rupture
avec un mouvement précédent, des manifestes aussi, s’opposant a des esthétiques et contenus

qui se seront eux-mémes créés sous le générique d’ceuvres modernes, voire d’avant-garde.

La création humaine est ainsi souvent contradictoire par son activité qui prend son
rythme dans un va-et-vient entre la passivité et I’agir ou une création en latence surgit, forcée

d’apparaitre par son créateur qui y aura investi plus que sa volonté.

Qui a dit de ne pas se méprendre sur la position en tout apparence inerte d’un écrivain
lézardant sur une chaise au soleil — il est peut-&tre a écrire. Ce processus de passivité et d’agir,
de latence et de surgissement se poursuit également au théatre ou entre deux répétitions la
création d’un rdle évolue sans qu’on y travaille, engendrant ou provoquant ce qui évoluait

dans la passivité. Il y a une maturation qui s’effectue par le temps en toute latence.

Cette création humaine apporte chez le créateur méme un processus ceuvrant en
contradiction car celui-ci n’est pas seulement auteur d’une chose nouvelle mais créateur de
lui-méme dans un apprentissage qui I’oblige a s’opposer a ce qu’il était (Bourgeois, 2018)
pour laisser advenir un autre en lui, qui le poursuivra pourtant en participant de lui-méme :
on ne nait pas créateur, on le devient. L’ceuvre qui se crée, crée son créateur en ce sens qu’il
devient autre, qu’il traverse un seuil, conscient de s’étre transformé dans et par son acte
créateur en perpétuel mouvement, vers I’avant dans un présent en rupture avec son passé,
selon Bourgeois (2018), ou dans un présent en continuelles transformations silencieuses

(Jullien, 2009) ou, enfin, « [...] il se sent grandi par cette création récente parce qu'elle joue

52



en quelque sorte un role de tremplin a partir duquel ses potentialités créatrices accrues

peuvent continuer de s'actualiser» (Gosselin & al., 1998, p.653).

Gosselin, Potvin, Gingras et Murphy (1998) décrivent le processus de la création
s’effectuant dans une temporalité et par 1’esprit selon trois phases: 1’ouverture, 1’action
productive et la séparation, dynamisées par trois mouvements: 1’inspiration, 1’¢laboration et
le mouvement de distanciation. La phase d’ouverture, la premiére, est « [...] caractérisée par
une certaine passivité », est celle qui laisse émerger une idée, un concept de création, qui
prend naissance dans le matériel lorsque D’artiste, a la seconde phase, la phase d’action
productive, « [...] organise le matériel qui a surgi en phase initiale de manicre plus
intentionnelle, plus consciente et concrete. Enfin, dans la troisieéme et derniére phase, la phase
de séparation, I’artiste prend « [...] un certain recul par rapport a son travail, [interagit] avec

I'ceuvre et, finalement, [s'en sépare] » (Gosselin & al. 1998, p.651- 652).

Des trois mouvements qui dynamisent, les deux premiers nous apparaissent étre portés
par le corps et le dernier par I’esprit. Le mouvement d’inspiration influe dans le corps en le
poussant a créer, a se mettre a ’ceuvre. Le mouvement d’élaboration sollicite le corps pour
donner forme a I’ceuvre. Et le troisiéme mouvement, le mouvement de distanciation, est porté
par I’esprit en ce sens qu’il améne I’artiste a développer un jugement esthétique sur sa
création. Dewey (1934) pensait en ce méme sens le processus de création ou I’artiste crée et
percoit pendant le processus de création, faisant I’expérience du jugement esthétique et de la
création artistique selon une dyade temporelle « [...] de telle sorte qu’elle est ressentie de
facon plus intense et plus condensée » (Dewey, 1934, p.101). Stanislavski enseignait cette

méme conception dyadique ou se cotoient création et réflexion lors de la création d’un

53



personnage dramatique. « Cependant, cette créature [le personnage] n’est-elle pas une partie
de moi-méme ? » (Stanislavski, 1949, p.38) interroge Kostya, un des éleves qui sera le
narrateur a travers lequel parle Stanislavski dans La construction du personnage (1949) et
aussi dans le livre précédent, La formation de I’acteur (1936, p.38) : « Je ’ai extraite de ma
propre substance. Je me suis divisé, en quelque sorte, en deux personnalités. L’une d’elle a
vécu en acteur, I’autre en observateur ». La personne que je suis donne forme a un
personnage, une ceuvre que je fagonne a méme mon corps et son passé émotionnel, affectif,
sensoriel, etc., un personnage que j’accompagne et dirige avec I’aide des observations de mes
partenaires de jeu et de mon enseignant (ou metteur en scéne dans une situation
professionnelle). Cette création s’élabore selon des phases temporelles, comme celles de
Gosselin, & al. (1998). Une phase d’ouverture correspondant aux premieres lectures d’un
texte lassant poindre et découvrir un personnage ou par des ateliers de gestuelles ou
d’improvisation qui menent tout autant a 1’émergence et a la découverte par des travaux
différents. Puis, une phase d’action productive qui débute par 1’analyse du personnage qui se
découvre en lui et avec son contexte tant relationnel, scénique que dramatique pour se
poursuivre en répétition jusqu’a trouver une forme presque achevée lors des représentations,
«presque achevée» parce que chaque représentation donnera une variante plus au moins
différente de I’ceuvre, du personnage, selon I’interprétation du moment inhérente a mon état
comme personne, a ceux de mes partenaires de jeu, aux spectateurs et a I’environnement
physique des lieux (la salle, son climat, la constance de la régie, etc.). Enfin, une derniére
phase, celle de la séparation ou je déposerai mon costume une derniere fois apres la derniére
représentation, achevant ainsi 1’ceuvre qui ne sera plus accessible parce que le théatre est un
art vivant. C’est peut-€tre en partie pour cette raison que souvent un acteur a maille a partir

avec son personnage, voire n’arrive plus a s’en départir (Roques, 2015).

54



2.14 La transformation

Trans marque le passage ou le changement par-dela et formation : action de former, de
donner sa forme et son identité. Trans marque le passage de ce qui a été¢ formé, de ce qui
avait une forme, une identité pour lui en substituer une autre — modifiée. C’est une
transformation chez I’individu qui s’opére par 1’expérience ou la premicre épreuve est un fait
vécu, orienté et pris par la conscience et la seconde qui consiste a accepter de changer, de se
laisser altérer, d’€tre autre par une négation de soi : accepter de ne plus étre ce que j’étais,
j’arrive a cet autre devant moi qui n’attend qu’a me pousser vers un autre de moi-méme a
son tour dans un processus de changement non perceptible mais que je constate lorsque la
transformation s’est opérée et a opéré sur moi, silencieusement, pour parler dans le doux sens

que Frangois Jullien (2009) qui nomme ce processus transformations silencieuses.

Dans Les transformations silencieuses (2009), Frangois Jullien se pose en incipit cette
question, apres avoir constaté son vieillissement au regard d’une photo de lui-méme révélant
des traits de son passé : « D’ou vient ce qui se produit inlassablement sous nos yeux, et qui
est le plus effectif, est patent, certes, mais qui ne se voit pas? » (Jullien, 2009, p. 9) A cette
question, il répond que la situation ameéne un sujet a se transformer sans que ce dernier soit
conscient du changement avant qu’il n’aboutisse et soit marqué par un événement constate,
changement qui s’effectue pourtant bel et bien: « [...] la transformation est effective mais
non perceptible: [...] la transformation est globale, progressive et dans la durée, elle résulte
d’une corrélation de facteurs et comme c’est «touty, en elle, qui se transforme, elle ne se
démarque jamais suffisamment pour étre perceptible» (Jullien, 2009, p.15). Jullien tisse une

analogie entre cette transformation silencieuse de la relation amoureuse et I’érosion parce

55



que I’'une et I’autre se produisent sous nos yeux sans qu’on en percgoive les effets, si ce n’est
qu’apres une certaine durée :

Elle et lui ne s’aiment plus. Ce qu’ils n’auraient auparavant pas

méme pu imaginer leur est pourtant bel et bien arrivé, ils n’ont

rien de mieux a faire désormais que de se quitter [...] peuvent-ils

oublier ces premiers silences, ces premiers évitements, ou méme

seulement les premiers frolements non amoureux qui ont produit,

au fil des jours, sans qu’ils aient songé¢ a s’y arréter, cette érosion

affective semblable a 1’érosion géologique qui a fait s’é¢bouler
soudain tout un pan de la falaise sur le rivage?» (Jullien, 2009,

p.19)

Jullien décrit le processus de transformation comme étant non senti au moment présent
(« silencieuxmy) ou il s’effectue sur le sujet mais pergu aprés par un constat du changement,
une prise de conscience du passage du temps, un ravage dans le cas de la relation amoureuse
sous I’angle que I’apporte Jullien, une relation évoluant en s’effacant dans une situation
échappant aux sujets. La situation dicterait le chemin de la relation de deux sujets qui auraient
vieilli et changé en s’¢loignant, la situation éroderait I’amour qui les avaient unis. «
Nuitamment, la bréche esquissée est devenue fissure - fente — faille — fossé - ; cet infime
devenant infini » (Jullien, 2009, p. 21). C’est « le point sur le nez » barthien de I’altération :
« Production bréve, dans le champ amoureux, d’une contre-image de I’objet aimé. Au gré
des incidents infimes ou de traits ténus, le sujet voit la bonne Image soudainement s’altérer

et se renverser » (Barthes, 1977, p.33).

Le vieillissement et la relation amoureuse suivent la discussion de Jullien qui réfléchit
la transformation a partir de la philosophie hellénique et chinoise, préférant la seconde pour
enligner son concept puisque Platon et Aristote ne peuvent concevoir la transition comme un

étre ou un €tat en soi ou un passage, tel que I’envisage la tradition chinoise. « Comme chez

56



Platon, ce qui retient Aristote de penser I’entre en tant qu’entre est que défaille en celui-ci la
détermination qui fait «&tre». Puisqu’il n’est d’«étre» - tel est le postulat grec — non pas flou,
mais seulement distinct et indéterminé » (Jullien, 2009, p.25). Pour Jullien la pensée chinoise
développe le concept de la transformation en jeu de polarité ou le passage de A a B est un
relais qui porte I’essence a la fois du A et du B dans une modification-continuation
(communication), dit le chinois (biang-tong). D’une part, ces deux termes s’opposent, la
modification a la continuation poursuit, I’une innove et I’autre hérite. Mais de I’autre, et en
méme temps, chacun des termes marque la condition de 1’autre : ¢’est grace a la modification
que le procés engagé ne s’épuise pas, mais, se renouvelant par elle, peut continuer; et,
réciproquement, c’est la continuité, ou plutot la continuation, qui permet de communiquer au
travers méme de la modification qui survient et fait d’elle aussi un temps de passage (Jullien,
2009). La transformation est dite silencieuse car elle s’effectue sans heurt et si heurt il y a,
c’est apres la transformation, aprés qu’elle s’est accomplie et que le sujet en a pris conscience.
A ce moment, non seulement la transformation est accomplie, mais elle a donné lieu & une

autre transformation déja engendrée par la précédente. La mort déja est dans la naissance.

C’est 1a des transformations silencieuses teintées de négatif, tout comme la métaphore
avec I’érosion développée par Jullien, parce que ces transformations ne sont pas orientées
par le sujet qui les subit. Le méme processus silencieux peut étre réfléchi en amenant une
transformation teintée de positif: le vieillissement qui ameéne le sujet a une conscience
sensitive de son corps pour mieux en jouir; une relation amoureuse qui se stratifie en
expériences au lieu de s’éroder jusqu’a I’aplanissement. Un étudiant, une étudiante qui laisse
entrer en lui par une pratique théatrale un personnage avec ses caractéristiques physiques,

psychologiques, sociales, relationnelles pour le jouer et par la suite prendre conscience de ce

57



que ce personnage ni plus ni moins fictifs lui a apporté dans sa transformation, certes
silencieuse, dans une durée, et orienter I’acquis dans les fins d’une construction de I’individu,
voila qui n’est pas subir une transformation, ni en €tre érodé ou vieilli, mais stratifier une
expérience pour passer un seuil par I’altérité : «Toute formation d’acteur repose sur une
pédagogie de I’altérité : prendre conscience du moi pour mieux faire apparaitre ce qu’il n’est

pas : I'autre. Toute formation d’acteur vise, en fait, la transformation » (Tremblay, 1993,

p.33).

2.1.5  L’altérité
La solitude est le prélude nécessaire a la
communication, mais c’est au ceeur de moi-
méme que [’autre m’est nécessaire.
P. Ricceur, Soi-méme comme un autre
Altérité sur le plan étymologique s’est développé selon deux acceptions: autre et
changement. Son contraire : identité (Le Grand Robert, 2025). «Altérer» va dans les mémes
sens : troubler, affecter et rendre autre. Voila tout ce dont j’aurai besoin pour discuter de

I’advenue de I’autre avec les développements philosophiques du concept de I’altérité que

voici.

Des philosophes ont développé leur conception de 1’altérité et de la conscience de soi
en opposition a d’autres conceptions précédentes ou en en réactualisant qui semblaient avoir
fait date (Courtine-Denamy, 2018). A partir de Descartes qui fait table rase de ce qui existe
pour laisser poindre la conscience de soi-méme, car c’est tout ce qu’il reste, une conscience,

d’abord de soi. Puis de 1’autre ou cet autre apparait par la conscience que j’en ai. Je n’aime

58



pas cela, Husserl (1992) non plus qui récuse Descartes par la méthode de 1’époche — je m’y
attarderai dans la méthodologie - pour toutefois aboutir a la méme perception cartésienne de
I’autre qui ne peut étre percu que par ma conscience, fiit-elle libérée de tout a priori : « C’est
en moi que j’éprouve, que je connais l’autre, c’est en moi qu’il se constitue — vu
apprésentativement en miroir, et non comme un original (Gusserl, 1992, introduction).

J’aime mieux cela.

Heidegger récusera a son tour la perception immédiate du sujet. Le Soi, pour
Heidegger, ne peut étre Soi que dans la mort et inauthentique en société en plus d’étre dans
I’affairement. C’est pourtant cet environnement méprisé¢ qui supporte 1’étre a devenir, a
advenir. L’aspect de I’inauthenticité et de 1’affairement m’intéresse dans la mesure ou les
¢tudiants, étudiantes, comme tout étre, se protegent face a I’autre et face a elles-mémes dans
le tourbillon du quotidien; deux aspects a considérer pour mieux les réduire afin qu’ils soient
disponibles pour 1’autre et pour elles-mémes. Heidegger parlera aussi de sollicitude qui soit
assujettit autrui, soit le libére, ce qui nous ramene a Kant, ou I’autre s’approche avec du
sentiment et de I’affectivité dans le respect. Effectivement, chez Kant, il ne s’agit pas de
perception d’autrui, mais une éthique d’autrui, une bienveillance, un respect de I’autre, une
compréhension de D’autre avant une conscience de soi (Courtine-Denamy, 2018). I’y
reviendrai en parlant de Levinas et de Ricceur, mais auparavant, je m’arréte sur Sartres, qui
lui aussi récuse la transcendance du sujet, méme inverse le processus de perception ou c’est
autrui, le regard culpabilisant d’autrui qui s’installe dans la subjectivité du Soi amenant ce
dernier a se voir selon ce regard de I’autre. C’est 1a un processus fortement ancré dans

I’individu, a fortiori chez le collégien, la collégienne toujours au cceur d’une recherche

59



identitaire orientée par ce regard de I’autre. Dois-je rappeler que 1’identité est antonyme a

Paltérité?

Pour Levinas (1979), la conscience de 1’autre prime sur celle du Soi car autrui existe
sémantiquement avant d’étre pergu par Soi. Celui qui va vers ’autre doit accomplir un acte
d’humilité pour se placer en dessous de I’autre pour mieux le rencontrer, et non demeurer
dans les plates-bandes de sa conscience, non se mettre a sa place, mais bien 1’¢élever au-dessus
de Soi comme pour I’'Infini (Courtine-Denamy, 2018). Voila un beau programme dans
I’enseignement du jeu dramatique (dans I’enseignement tout court!) ou I’étudiant-comédien,
I’étudiante-comédienne doit placer son personnage et ses partenaires de jeu au-dessus d’elle-
méme afin d’y accéder, créer, se transformer et laisser advenir I’autre de lui-méme dans un
cheminement édifiant. Vous aurez placé I’enseignant, I’enseignante dans cette méme posture,
en-dessous de 1’étudiant-comédien, I’étudiante-comédienne, avec toute la force de la fragilité

impliquée.

Paul Ricceur (1990) développe la rencontre de 1’autre dans le méme sens du respect et
de la sollicitude par un rapport d’amiti¢ ou Soi et I’autre sont des semblables en demeurant
chacun soi-méme, acceptant 'autre tel qu’il est, partageant 1’amiti¢ sans craindre la
différence ni I’étrange qui €loigne les étres les uns des autres. Il n’y a pas de position
hiérarchique chez Ricceur comme chez Levinas, ce qui demeure, c’est le respect et la

rencontre de I’autre dans la bienveillance.

Dans la pratique théatrale en contexte scolaire, 1’enseignement devient le pivot de

I’altérité chez I’étudiant, 1’étudiante dans le respect et la bienveillance, qui s’appréte non

60



seulement a se modifier pour laisser émerger un personnage mais aussi a vivre une
transformation de lui-méme pour qu’advienne un autre de lui-méme. Lucie Villeneuve qui a
enseigné le jeu dramatique/théatre aux niveaux primaire et secondaire de méme qu’en
formation des maitres s’est intéressée a la relation de bienveillance indispensable a I’altérité
: « La transmission du savoir s’appuie donc sur une qualité d’accompagnement dans laquelle
la dimension affective revét une grande importance. Si ce constat est vrai pour toute situation
pédagogique, il I’est encore plus pour ce qui est de la formation en art dramatique, car
I’enseignant, I’enseignate s’engage intellectuellement, physiquement et émotionnellement
dans sa relation a 1’autre » (Villeneuve, 2014, p. 61). L’enseignant, ’enseignante crée et
entretient un contexte pour qu’émerge le processus d’altérité chez 1’étudiant, I’étudiante. Ce
contexte tient dans le jeu, dans la fiction et la recherche d’esthétique, et la confiance dans les
relations entre enseignant ou enseignante et partenaires de jeu :

L’¢leve qui joue « a faire comme si » (Page, 1992, p. 21)

abandonne temporairement ce qu’il est pour accueillir le

personnage en lui. Souvent, il est étonné de se découvrir autre,

avec cette multitude de personnages; il se surprend lui-méme par

ses capacités de travestissement, car il ne se savait pas si

nombreux. Par le biais de cette ouverture a I’altérité, il découvre

son identité tout autant que celle de 1’autre. Il apprend donc a

vivre avec, a dépasser sa propre expérience. Trés souvent,

d’ailleurs, I’¢léve se retrouve transformé par son périple. Comme

quoi I’espace fictionnel de la rencontre favorise 1’émergence de

la prise de conscience de soi et des autres. [...] En théatre, la

construction identitaire se fait en grande partie par I’incorporation

du personnage, par I’incarnation de ses €émotions, de son ressenti

et de ses valeurs, qui traduisent une fagon unique d’étre au monde.
(Villeneuve, 2014, p.62-66)

Outre la conscience de lui-méme qu’il développe et la rencontre d’une identité autre

provenant de la fiction, qui influe sur cet étudiant, cette étudiante qui lui préte corps et esprit,

61



la pratique du jeu théatrale, dit Lucie Villeneuve, citant Peter Brook (1995, p.18), découvre

ou enrichit des attitudes participant a sa construction en tant qu’individu :

[L]¢éléve qui « joue », au sens théatral du jeu, est mis dans des
conditions ou il est a la fois lui-méme et, en méme temps, face a
la demande du théatre, obligé d’étre lui-méme en « mieux ». Il
doit étre plus dynamique, plus concentré, plus vigilant, plus
compréhensif, plus sensible. (Brook, 1995, pl8, cité par
Villeneuve, 2014, p. 70)

Ces exigences énumérées par Brook aménent I’étudiant ou 1’étudiante a se défaire

d’elle-méme par la concentration et les efforts intellectuels, sensitifs et corporels afin

d’accueillir tant ses partenaires de jeu que ce personnage qui prend corps en lui dans un

processus qui aboutit a le faire devenir — autre d’elle-méme.

62



CHAPITRE 3
METHODOLOGIE, COLLECTE ET ANALYSE

3.1 Fondements épistémologiques

Le jour ou je me suis demandé mais que diantre est-il advenu a cet étudiant, cette
¢tudiante pour qu’elle ait tant gagné en maturité, j’ai aussitot pris conscience que ce ne
pouvait €tre autre que cette étudiante méme qui allait me répondre. Certes, lui poser
directement la question 1’aurait sans doute amenée a des conjectures telles que celles que me

seraient venues si j’avais tenté seul d’y répondre. Il me fallait une méthode.

J'aurais pu étre quantitatif : compter les récurrences des concepts, le nombre de
participantes et de participants ayant soulevé chacun des concepts récurrents. J'aurai pu
soutirer de ces informations l'importance de l'arbre thématique et quelle importance chacun
de ces concepts apportait dans la transformation de 1'individu dans I'ensemble de la pratique
théatrale au collégial et quelle importance en soi pour chacun des participantes et participants.
Le chemin pour y parvenir et ét¢ d'établir un questionnaire avec choix de réponses ou des
réponses quantitatives ou encore des réponses a développement. Ce qui aurait été certes
intéressant comme résultat d'analyse, toutefois, ce dernier elit €té obtenu a partir d'hypotheses
que j'aurais injectées en amont des données qui, elles, auraient été ainsi obtenues dans un
courant qu'auraient iné¢luctablement suivi les participantes et les participants pour résulter en
aval en des conclusions que j'aurais peu ou prou commandées, ce que je voulais éviter. Il
m'importait de connaitre la transformation de chaque étudiant et de chaque étudiante sans

leur montrer un tant soit peu 1'amorce d'une réponse. S'il doit y avoir des recoupements entre



les données des participants et des participantes, que ce soit a travers les données

émanant de ces derniéres sans orientations provoquées par des questions.

Une épistémologie qualitative s’imposait sur la quantitative, bien que les entretiens
semi-dirigés me génaient car il s’agissait encore l1a d’induire des réponses dans des questions
posées a des étudiantes et des étudiants qui ne s’étaient jamais arrétés a prendre conscience
de cette advenue de la maturité les ayant fait devenir autre qu’eux-mémes. Je tenais a ce que
I’étudiant, 1’étudiante prenne le temps de revivre la pratique théatrale qu’elle avait poursuivie
pour faire jaillir le sens qu’il me fallait pour comprendre, trouver réponse a ce fait : comment
cette pratique théatrale au collégial transforme 1’étudiant, I’é¢tudiante. Les fondements du
post-qualitatif (Paquin, 2020) assorti de 1’approche phénoménologique et des entretiens
d’explicitation (Vermersch, 1994), proposés par ma directrice Sylvie Morais, se sont imposés

dans la plus haute pertinence.

3.1.1 Phénoménologie

Husserl est identifié comme étant le fondateur de la phénoménologie. Bien qu’il
s’inscrive dans I’absolutisme allemand ou Kant et Hegel avait posé 1’appréhension de 1’objet
comme réalité en soi, Husserl s’en détache pour affirmer que cette réalité, si elle existe bien
en soi, prend tout son sens dans la conscience que le sujet lui préte. La ou Kant et Hegel
avaient écarté le sujet comme investisseur de sens, Husserl, lui, le raméne dans une position
de conscience qui suspend tout préjugé (époche) pour accéder a la réalité de ’objet afin de
le reconstituer. Alors que l'existence de l'objet transcendant est toujours relative a une

conscience, cette conscience, en revanche, celle que découvre l'époche, se donne pour

64



existante indépendamment de la réflexion qui la pergoit. Si I'objet peut étre considéré comme
contingent, non nécessaire, la conscience, elle, est donnée d'une maniére absolue. La faculté
de cette conscience, dans la constitution de sens de 1’objet, ne consiste pas a lui préter un
sens mais a retracer le chemin que 1’objet a pris pour prendre du sens. Constitution n’est pas
construction ni synthése mais plus précisément reconstitution d’un sens oubli¢ ou méprisé
dans I’acception de non reconnu, passé inaper¢u. Dans une approche phénoménologique, la
conscience affranchie de tout préjugé se borne a laisser se manifester 1’objet réel pour lui
donner un sens ou plus exactement a reconnaitre le sens que le phénoméne se donne lui-
méme et a lui-méme. C’est le retour a la réalité, le retour a ce qui a été vécu, oblitéré. Cette
prise de conscience peut étre décrite comme un mouvement de conversion qui, s’écartant
d’idées précongues, oriente le regard vers les vécus en lesquels se constitue la réalité de
I’objet, le phénomeéne lui-méme au sens phénoménologique. La constitution
phénoménologique par 1'époché retrouve le sens véritable du vécu qui demeurait dans sa
propre ignorance et se (re)trouve libéré et par 1a méme, signifié. Enfin, soulignons I’aspect
intrinseéque de la conscience et de 1’objet apporté par Husserl (1992) qui insiste sur le fait que
cette conscience n’est pas anonyme, qu’elle est partie prenante d’un moi a qui appartient le

vécu, cet objet a constituer.

3.2 Collecte de données : I’entretien d’explicitation

La collecte de données consiste a interroger des étudiantes et étudiants sur leur propre
processus de création par 1’outil de I’entretien d’explicitation (Vermersch, 1994) qui se
rattache a la méthode phénoménologique. Par cet entretien d’explicitation, le chercheur

(Pinterviewer) amene le participant ou la participante a relater son expérience par une

65



description exclusivement portée sur les actions d’une expérience, en I’occurrence, pour ma
recherche, sur les actions d’une expérience de la création théatrale vécue au collégial dans le
cadre du cours Techniques de création théatrales; ensuite, le chercheur traite 1’information
recueillie par enregistrement pour la transcrire en récit organisé — j’y reviendrai afin de me
permettre, ici, de préciser la genése phénoménologique de la pratique de I’entretien

d’explicitation.

L’entretien d’explicitation est un entretien non dirigé, bien que sa tenue demande que
I’interviewer dirige, ou plus justement, redirige constamment le participant, la participante a
décrire les actions sans les justifier, sans les considérer sur les plans axiologique ou
psychologique. Cette constatation ouvre une perspective de discussion, dans la partie
méthodologique, pour classer I’entretien d’explicitation selon les trois catégories convenues

d’entretien, soit dirigé, semi-dirigé et non dirigé (Karsenti, Savoie-Zajc, 2011).

Le départ de I’entretien d’explicitation repose sur la confiance et la complicité entre
I’interviewer et le participant, la participante a qui est demandé de prendre le temps de laisser
venir en elle un moment marquant de son vécu. L’interviewer intervient comme un aide a
I’introspection. Il amene le ou la participante dans ’action d’un moment vécu, non dans la
perception de ce moment ou du jugement, non, seulement revivre aujourd’hui ce moment
pass€ et accompli en en parlant au présent, confirmant ainsi que ce vécu resurgisse,
s’actualise et se présente au chercheur dans son authenticité. Dés que le ou la participante
décrit au passé, contextualise ou donne son opinion, elle n’est plus dans le vécu, elle le
surplombe ; c’est la que réintervient 1’aide de I’interviewer qui consiste a rediriger le

participant, la participante dans son vécu afin que cette derniere se présente sans étre dirigée

66



justement par un contexte, une opinion ou une distanciation temporelle. Le participant, la
participante est dirigée sans qu’elle dirige les données : elle les reconstitue dans la posture

phénoménologique husserlienne.

L’interviewer garde le participant, la participante dans la description détaillée du vécu
(Vermersch, 1994). « Qu’est-ce que tu fais ? » ; « Qu’est-ce que tu vois, entends, sens,
touche?» Et pourquoi pas ? « Bois-tu quelque chose ? » - J’ai la bouche séche, dit-il. Je ne
me souviens plus de qui est 1a ... mais je suis dans mon personnage. Je ne sais plus si c’est
mon personnage qui a soif ou moi. Je cherche une bouteille d’eau. Oui, ¢’est Léandre qui a
soif. En fait, il n’a pas soif. Il prend sa bouteille pour se contenir. Il est anxieux. » Ici, le
participant est demeuré dans le vécu. Il effleure le contexte mais n’y entre pas. « Qui est 1a »
ne nous intéresse pas. Il nous ferait bifurquer vers une expérience au nous. Une
contextualisation. I devient facile de décrire le contexte, le nous. La distanciation apportée
par la perception fait produire du discours qui s’écarte du vécu. Le participant ici est demeuré
dans le vécu, dans I’action, dans la pratique théatrale vécue a la premicre personne, flit-ce
par la procuration de Léandre. Lorsque le participant, la participante s’intéresse au général
entourant le vécu ou s’en distancie par 1’opinion ou la temporalité (il, elle en parle au passé),
I’interviewer intervient : « Qu’est-ce que tu fais avec la bouteille ? » Le participant possede
toutes les données -de sa pratique théatrale- que seul le chercheur saura ordonner - par la
praxis d’écriture, a laquelle je saurai revenir aussi. Pour y avoir acces, le participant a besoin
de I’aide a la description du vécu par introspection que lui procure I’interviewer en le gardant
de se fabriquer de faux souvenirs par un recul : Je me souviens, je faisais prendre une
bouteille d’eau a mon personnage parce dans la mise en scene on avait décidé... C’estlaun

chemin menant vers la reconstruction de faits. On ne veut pas ¢a. Il y aurait un risque d’une

67



perte de mémoire -inconsciente ou non — qui amenerait le participant a la colmater - a son
insu ? - par un autre fait. On veut que le participant demeure au présent dans le fait vécu
accompli. Cette aide se veut inductive afin que I’introspection repose sur une mémoire
passive qui ne reconstruit pas le vécu, qui laisse venir tel que vécu le moment sans
rationalisation qui organiserait le récit. Sans tendre vers 1’hypnose, le participant, la
participante en plein éveil lache prise sur sa rationalisation pour laisser venir un moment, son
regard se fixe, se perd, ses yeux se dilatent. Noir. « [Elle] pense qu’il y a une fenétre qui ne
donne pas sur D’extérieur. [Elle va] chercher une intensité¢ dans [s]a vie qu[‘elle peut]
transposer sur la scéne. [Elle se sent] switcher. [Elle met] la switch a on. » Lumiéres. Ici, la
participante est dans le vécu, elle vit le vécu accompli depuis quelques années dans un récit
au présent sans jugement, sans contexte, sans rationalisation. Elle donne a entendre un vécu
(des données d’analyse) que le chercheur saura organiser, interpréter et signifier par la praxis
d’écriture - j’y reviens - qui s’inscrit bien évidemment dans une analyse post-qualitative « en

mode écriture » (Paillé et Mucchielli (2012).

3.2.2 Les participantes et les participants

La cueillette des données s’effectuera auprés d’étudiantes et d’étudiants ayant
fréquenté le cours Techniques de création théatrales du programme collégial Arts, lettres et
communication. Le cours consiste dans les premiéres semaines a explorer des techniques de
création théatrales, dans les suivantes a appliquer ces mémes techniques a un projet de
création choisi par 1’étudiant, 1’étudiante dont I’aboutissement est une représentation devant
un public composé de parentes et parents, amies et amis, étudiantes et étudiants, enseignantes

et enseignants.

68



Jinviterai les étudiantes et les étudiants de trois cohortes auxquelles j’ai enseigné
durant les 10 années de ma pratique enseignante en création théatrale au collégial, de la
premicre cohorte a la derniére, afin de recueillir des données qui n’auront pas, 8 mon présent
avis, les mémes richesses. Les étudiantes et les étudiants de cette 10° année ont regu mon
enseignement avant que je me pose cette question fondamentale de ma recherche sur
I’advenue de ’autre de soi-méme par la pratique théatrale au collégial, dans le but évident de
ne pas enseigner a des étudiantes et des étudiants qui pourraient étre retenus comme

participantes et participants a la recherche et que je pourrais orienter.

Je menerai des entretiens d’explicitation aupres d’étudiantes et d’étudiants par
visioconférence afin de rejoindre les participantes et les participants qui poursuivent des
¢tudes ou une carricre a différents endroits sur le territoire québécois. Chaque entretien se
tiendra sur 50 minutes sur des jours différents. Le début consistera a prendre contact avec le
participant, la participante puis a lui demander de laisser venir a sa conscience présente un
moment marquant de sa pratique théatrale au collégial, puis d’en parler au présent, de décrire
les actions construisant ce moment, les lieux ou il se déroulait, avec quelles personnes, et ce,
jusqu’a D’épuisement de la description du moment, jusqu’a ce que le participant, la
participante n’ait plus rien a décrire. Puis, je leur demanderai de laisser venir un autre moment

d’analyse, a savoir ce que ce moment leur apporte dans leur vie actuelle.

Je veux savoir ce qui transforme ces ¢tudiantes et ces étudiants apres leur passage en pratique
théatrale au collégial. Celles-ci et ceux-ci sont inéluctablement les mieux placés pour m’en
informer sans en connaitre sciemment la réponse. Ce peut étre a moi de leur faire advenir

leur réponse. Il m'importera de connaitre la transformation de chaque étudiant et de chaque

69



¢tudiante sans leur montrer un tant soit peu I'amorce d'une réponse qui se trouve latente dans
leur vécu. C’est a ce vécu que I’étudiant, que I’é¢tudiante doit elle-méme s’adresser, revivre

ce vécu pour I’amener a se signifier.

3.3 Analyse en mode écriture

La praxis d’écriture consiste a donner du sens a l’expérience vécue par les
participantes et les participants se «[...] situant a trois niveaux : la transcription, la
transposition et la reconstitution » (Paillé et Mucchielli, 2012, p.185). Au premier niveau, la
tache consiste a I’entretien d’explicitation de vécus par visioconférence puis a la transcription
¢écrite de I’audio. Dans le second, je procéderai a I’annotation des transcriptions. Puis, dans
le troisiéme niveau, a I’écriture d’un rapport sur I’ensemble des vécus des 10 participantes et
participants. Cette dernicre étape se décompose a son tour en « [...] trois grandes opérations
en boucle intervenant fréquemment dans I’ordre qui suit : ’appropriation, la déconstruction
et la reconstruction ». (Paillé et Mucchielli, 2012, p.185). Pour I’appropriation, il me faut
procéder a I’examen des données, a leur articulation afin de les placer en lien avec d’autres
données d’un méme participant ou participante ou, encore, en lien avec celles d’autres
participantes ou participants et ultimement avec des « référents interprétatifs » (Paillé et
Mucchielli (2012), p.185) provenant de mon cadre conceptuel. Cette opération m’amenera
a « [...] une forme de sélection et d’un « storage » (toujours textuel) de données pertinentes »
(Paill¢ et Mucchielli, 2012, p.185) afin d’examiner plus spécifiquement « certaines
informations, considérées comme plus significatives », ce que Paillé et Mucchielli nomment

« la déconstruction » qui précéde, on s’en souvient, la troisiéme opération :

70



[...] la reconstruction, effort synthétique d’assemblage signifiant
de données relatives a un phénomene. [...] L’expérience du « Je »
chez plusieurs sujets a I’ensemble des histoires de vie pouvant la
mettre en lumiére, et on obtient a4 ce moment a la fois une
théorisation des ¢éléments d’ordre conceptuel et une base
descriptive existentielle. (Paillé et Mucchielli, 2012, p.186)
Tous ces efforts scripturaux entre les étapes et les opérations sur les données activent
leur interprétation et dépasse la fonction communicationnelle de 1’écriture I’amenant au
niveau de la création, création du sens — sens latent — donné aux vécus des participantes et

participants : « [...] ¢’est en écrivant que 1’on pense, c’est en pensant que 1’on analyse, c’est

en écrivant que I’on analyse » (Paillé et Mucchielli, 2012, p.189).

Je n’ai pas insisté ici sur le mouvement alternatif entre I’analyse et I’écriture de cette
méthode qui consiste a revenir aux données puis retourner a I’écriture en passant par la
conceptualisation de celles-ci, en boucle, jusqu’a I’exhaustion de ’interprétation menant a
I’épanouissement du texte final qui « [...] est donc une analyse qualitative, c’est-a-dire une
proposition de compréhension des phénomenes, faite au lecteur [et lectrice] » (Paillé et

Mucchielli, 2012, p.192).

71



CHAPITRE 4
L’ADVENUE DE L’AUTRE DE SOI-MEME

Dans ce chapitre je procede a I’analyse en mode écriture. Aprés une transcription des
verbatims, j’ai repéré la récurrence des thémes chez les participantes et participants pour en
effectuer un recoupement propice a la discussion dans les fins d’en faire émaner du sens. Je
rappelle avoir poursuivi des entretiens d’explicitation (Vermersch, 1994) ou ma premicre
interpellation proposée au participant, a la participante était : - Prends le temps de laisser
venir a ta mémoire un moment marquant dans ta pratique théatrale au collégial. De
subséquentes interpellations pouvaient s’ajouter, comme qu’est-ce que tu vois ? entends ?
sens ? avec qui es-tu ? si le participant, la participante cessait de raconter au présent par des

actions des faits qu’elle avait vécus lors de sa pratique théatrale.

4.1 Exprime-toi, je t’écoute

Le théatre m’apprend a vivre mes sentiments. A m’ouvrir. A
laisser transparaitre mes émotions.

Matthis avait comme bien d’autres des sentiments qui freinaient son épanouissement.
I1 en était a une étape de sa vie ou il devait se modifier pour qu’advienne cet individu germant
en lui, qui devait devenir le prolongement de lui-méme pour se (re)mettre au monde. Matthis
se voyait dans I’obligation d’affirmer cet individu, de I’« ouvrir », le « laisser transparaitre »
a I’autre.

« Exprime-toi, je t’écoute », dit la Bienveillance.
- Facile ?, ajoute-t-elle.

- Non !, rétorque la Réalité.



Facile, ce I’est un tant soit peu lorsque I’autre 1’attend ; c’est épouvantable lorsque
I’autre ne veut pas ’entendre, inhibant lorsque cet autre, c’est ta mére, tes proches, tes amis
qui ne sont pas disposés a accepter cette advenue de I’un des leurs. Matthis se voit dans le
regard de 1’autre réprobateur :

C’est tres constructif en répétition d’avoir un objet, un
personnage réplique ou une situation thédtrale dans laquelle on
peut s ’exprimer. Ca n’a pas le méme effet si je rentre chez moi et
que je hurle dans mon oreiller.

Certes, I’effet eut été différent : hurler dans un oreiller défoule un temps, n’incarne rien,
permet de pelleter par en avant un probléme intrinséque qui se réintroduit dés qu’on s’y
avance. Incarné un personnage en faisant des émotions de ce dernier les siennes déclenche
en Matthis une catharsis qui permettra une fois la tempéte derriere lui de maitriser un

sentiment qu’il pourra transformer en expérience le faisant évoluer sur un chemin ou ce

sentiment ne sera plus un probléme intrinséque mais un écueil dans son histoire d’individu.

Outre ’incarnation qui est en soi une expérience, incarné un personnage ajoute un
spectre de I’expérience a Matthis. Le personnage se présente a Matthis avec ses expériences
pour les lui faire vivre, se greffant a lui pour accroitre son champ d’expériences venant d’un
savoir (un personnage dans une piece de théatre) de sentiments ou de faits appartenant a ce
personnage. C’est la rencontre de 1’inconnu par le connu (Dewey, 1934, Varela, & al. 1993) ;
le premier bousculant 1’autre a sa rencontre — 1’étre vivant ne cherche pas par lui-méme a
changer ce qui lui est confortable — avec le connu qui s’efface devant I’advenue de 1’autre
Matthis. Il les associe a ses propres sentiments et faits vécus dans d’autres situations par le
parcours du chemin de 1’acteur (Stanislavski, 1936) vers le personnage ; Matthis incarne le

personnage ou ses sentiments et faits sont revisités, actualisés chez lui, par sa pratique

73



théatrale. Cette expérience s’ajoute a celle du jeu dramatique, I’incarnation, une expérience
en soi. L’ajout est la premicre phase qui disparaitrait s’il n’y avait pas reconstruction de
Matthis par ses nouvelles expériences qui s’opére par une prise de conscience, une

reconnaissance du nouveau. (Dewey, 1934, Vermersch, 1994)

Le personnage théatral rendant possible ce chemin de transformation, incarné par
Matthis, se laisse incarner également par la partenaire de jeu, en I’occurrence Naomie, elle
aussi présente comme son personnage. Le « corps je » de Matthis, celui qu’il est et celui qu’il
découvre en construction permanente, notamment ici avec Naomie, dans une relation
bienveillante de création ; ce que Matthis est intérieurement se transpose en complémentarité
a Dextérieur dans son espace et celui de Naomie qui ’accueille elle-méme avec son
personnage :

Ce sur quoi je m’assis, la seule sureté que j aie, étre en symbiose
avec Naomie. Il y a une craque qui se fait dans la chaise puis je
suis sur le bord de tomber, ¢ca me fache, ¢ca me rend triste, toute
cette analyse-la, puis le fait qu’on a en réalité tant de choses
ensemble qui nous permet de mieux nous connaitre et aussi de
réaliser que, si on est pareils, bien, on est différents.

La partenaire de jeu, c’est le corps relationnel sur lequel on peut s’appuyer — jusqu’a
se laisser choir — pour incarner son personnage théatral. En cherchant la symbiose avec
Naomie, la différence s’impose a Matthis. La prise de conscience d’un soi différent en tout
authenticité —n’en déplaise a Heidegger et a Sartre — que surpassera Matthis dans une relation
bienveillante avec Naomie qui, elle, se place au-dessous pour 1’accueillir :

1l faut réaliser que personne n’est identique. On a tous des choses
qui peuvent étre plus difficiles a avouer aux autres puis a discuter
puis a étre honnéte envers les autres.

74



La pratique théatrale purge Matthis de la rétention de cette différence en lui qu’il doit
affirmer a I’autre pour se I’affirmer a lui-méme pour advenir :

A chaque répétition du passage o je hurle, je constate cette
différence.

Matthis incarne un personnage théatral qui parle, ressent, crie, touche, bref, il vit avec
un autre personnage théatral incarné, relation corporelle lui permettant d’avouer — je 1’ai dit
— ce qu’il était rendu a étre, a s’écouter, a s’affirmer pour advenir. Cette méme relation
amenera Matthis sur I’altérité face a lui-méme et au partenaire de jeu :

Sur le coup on joue un personnage, on apprend des lignes, ¢a
developpe la mémoire, on fait de la diction, ¢a fait qu’on parle
bien. Non ! Non ! je pense qu’il y a quelque chose de plus par-
dessus tout ¢a. Si on s’ouvre un peu au personnage qu’on
interprete, on peut se sentir comme notre personnage se sent.
C’est particulier comme sentiment. On réalise qu’on n’est pas
nécessairement un personnage, qu’on est nous-méme qui ressent
des émotions qui sont spécifiques a une situation qu’on a vécue
par quelqu’un d’autre qui est une fiction plus souvent
qu’autrement. Puis ¢a, ¢a m’a permis de m’ouvrir a ce que les
autres peuvent sentir, c’est toujours un jeu d’interprétation.
D’avoir eu [’opportunité de pouvoir mieux interpréter les
emotions que les gens laissent transparaitre dans leur vie.

L’expérience de I’incarnation d’un personnage produit un couplage (Varela, & al.,
1993) chez Matthis I’amenant a approfondir sa perception de 1’autre, a mieux le connaitre —
éventuellement a mieux ’accepter, s’il est toujours vrai que nous craignons I’inconnu et

reconnaissons le connu.

Le personnage théatral amene paradoxalement un retrait de soi par une incarnation,

introduisant les possibilités d’aller vers le monde, les mondes inconnus, les autres dans leur

75



différence et vers soi-méme sans pourtant s’en dissocier. Le corps relationnel (Morais, 2016)
impose un retrait de soi aux autres et a soi-méme pour créer en les retrouvant, en se
retrouvant.

Je ne fais pas de scission entre moi et le personnage. Le
personnage me permet toujours de prendre en charge des
emotions que je peux prendre en charge. C’est particulier de
comprendre ce que ton personnage veut que tu ressentes.

C’est la premiere phase de création « portée par le corps » (Gosselin & al. 1998) dans
laquelle entre Matthis par la prise de connaissance du personnage a incarner le poussant vers
des zones qu’il se refusait d’explorer ; le personnage théatral I’oblige a ressentir, a constater
la différence, a I’affirmer dans un processus de répétition théatrale menant vers le spectateur,
cette « action productrice » de « la seconde phase » toujours portée par le corps, une entité
pressentie dés le début de la pratique théatrale et qui se présente au bout du processus de
création, a la fin du spectacle, la ou dans la troisiéme phase 1’artiste prend un recul, s’éloigne
de son personnage, portée dés lors par I’esprit :

Jusqu’a la générale, ¢a va, mais a la premiere
représentation, je me demande ce que les gens vont penser.
Je suis terrorisé. J'en dors plus.

La représentation théatrale devant un auditoire devient I’aboutissement du processus
créatif qui aura engendré I’advenue de 1’autre d’elle-méme, de lui-méme. Cette advenue se
concrétise de I'autre coté de la représentation lorsque trépasse le personnage théatral et ce
que I’¢leéve en soi avait été :

1l y en a que c’est sauter en parachute, moi, c’est de m’asseoir
avec un balai et de chanter 4 lignes.

Sauter dans le vide, c’est la métaphore a laquelle Matthis a recours pour parler de sa

propre peur qui s’apparente a passer a travers le vide pour advenir :

76



Je suis beaucoup plus a [’aise avec moi.
Je n’ai plus peur du ridicule.
Je n’ai plus peur de moi.

Matthis a joué sa sceéne : il a chanté ses quatre lignes, accompagné de son balai, assis
sur une chaise qui n’a pas craqué pour advenir, se prolonger vers le public par le jeu de
polarité (Jullien, 2009) du biang-tong ou son pdle A innove en relayant au pole B qui en

héritant devient ’autre de lui-méme.

Le public est une extension de mon corps, dit Félix-Antoine qui vit également le
spectacle devant public comme I’apogée du processus de création :

L’écriture de Cabotinage vient en amont en faisant des grill-
cheese. 1l y a quelque chose de chaotique en moi. L écriture fait
quelque chose de linéaire. C’est un accouchement. Faire passer
¢a la-dedans. 1l y a la mise en scene. Je suis un ingénieur. La mise
en scene, c’est la mécanique. Les premieres répétitions jusqu’a
la générale. Pis la derniére scene de la représentation, je
[’anticipe. La méme scene qu’en répétition. C’est un travail
mécanique, essentiel. Je ne vois pas le public mais je le sens. La
magie du thédtre se fait en représentation : ce que j’ai appris en
une session sort sur le public.

Quatre mois de transformation par la pratique théatrale aboutissant a la représentation
devant public ou advient I’autre de Félix-Antoine qui sera lui aussi passé par ces trois phases
de création : I’écriture, la mise en scene et la représentation, pour les deux premicres phases
portées par le corps puis la prise de conscience de 1’advenue portée par 1’esprit apres la

séparation d’avec le public dans la troisieme phase.

77



Clara: Ca t’aide a te dépasser. L ’autre passe devant soi, il advient avec rationalité,
comme chez Félix-Antoine (« mécanique », « ingénieur ») ; pour Clara également, les deux
premicres phases s’operent dans la rationalité, c’est le « cadre » qui offre ’advenue :

Je trouve que ce qui est vraiment bien dans ce cours-la, c’est
1) . » . .

qu’on a un certain cadre qu’on doit respecter pis le cadre est

extrémement large. Pour un cerveau créatif, c’est vraiment...

c’est vraiment facilitant puisqu’on a un cadre qui nous permet

d’aller puiser dans notre potentiel.

Le cadre du processus créatif est amené par 1’enseignant, I’enseignante : les concepts,
les procédures, les liens a allumer, vérifier la diction, I’enseignant, ’enseignante a la
responsabilité de cette mécanique. Ce n’est pas la responsabilité d’ une metteuse en scene —
qui se prend pour une enseignante. « On est nous-mémes nos metteurs en scéne », s’étonnera
Yannick qui se serait attendu a avoir un metteur en scéne comme enseignant. (On ne lui en
voudra pas de cet étonnement dans le contexte scolaire ou il est convenu que I’enseignant se

(mé)prend pour un metteur en scene.)

Tu es parmi nous, dit Karina, on est tous égaux en cercle. Tu as
les connaissances, mais tu nous les donnes un peu, tsé, pas comme
un prof normal, tu veux juste nous lancer ¢a, tu nous laisses
questionner, tu nous laisses poser des questions, tu es parmi nous.
On te respecte beaucoup. Mais d’une certaine maniere tu fais
partie de nous. Tu nous laisses faire, mais pas a moitié ! 1l faut
s impliquer a 100%.

Karina pergoit paradoxalement cette pratique de I’enseignant, I’enseignante : il encadre
tout en étant dans la pratique théatrale. C’est trés bien. C’est dans ces deux postures que je
le vois : I’enseignant, I’enseignante place I’étudiant, 1’¢tudiante dans une situation de création
qui permettra a cette derniere de laisser I’autre d’elle-méme advenir (Villeneuve, 2014). Les
espaces corporels sont clairs pour Karina : elle ne voit pas son enseignant comme un metteur

en scene (« tu nous laisses faire »), elle ne le place pas dans le processus créatif, mais dans

78



la pratique théatrale. L’enseignant 1’améne dans une relation avec elle-méme et ses
partenaires de jeu, se placant en dessous (Levinas, 1979) développe en groupe d’individus
des techniques d’incarnation de personnage théatral, dans un espace scénique, dans des
espaces dramatiques, 1’entraine a la diction, la respiration, la projection : il ne met pas en
scene. Il cadre, recadre, place les étudiants, les étudiantes dans un processus de couplage
entre ce qu’elles sont et 1’expérience théatrale provoquant I’advenue de 1’autre d’elles-
mémes. La relation des corps dans une pédagogie de création théatrale est bienveillante dans
la mesure ou chaque corps « Je » occupe son espace et s’y construit dans la supervision de

I’enseignant qui ne se prend pas pour un metteur en scéne mais bien un enseignant.

Joé : Dans ma téte, c’est bon. Ce que tu dis, n’est pas dur, mais
est dur a prendre pour moi.
Qu’ai-je dit ? Dans les mots a Joé, qui doivent étre les miens, ce dont je ne me souviens
plus, mais Joé, étant en action dans I’entretien d’explicitation, oui, il y est retourné¢ au
présent :

Tu n’es pas a la méme place que tout le monde. Je crois que tu penses faire
des choses que tu ne fais pas.

Placer un étudiant, une étudiante dans une situation d’apprentissage exige la — sale —
responsabilité de la resituer si elle n’y entre pas ou croit y étre entrée : Ca me donne un coup
mais ¢a me fait avancer. La transformation ici douloureuse (Dewey, 1934) opere avec la
déformation — I’escargot sortant de sa coquille pour s’en reformer une nouvelle a sa mesure.

Moi, je crois qu’il y a 1 a 100 sont possibles. Puis tu m’apprends
qu’il y a 101 a 200 sons possibles. Il me faut les atteindre. Et en
plus tu m’apprends que je peux les reproduire !

79



C’est encore de la bienveillance, obliger autrui a se transformer, a prendre corps, a se
reconstruire un corps qui lui sied.

Pour Joé, la pratique théatrale se passe avec heurt : heurt avec 1’enseignant qui recadre,
heurt avec lui-méme qui constate, accepte et se heurt avec les partenaires de jeu — I’altérant.

Son corps relationnel est mis a I’épreuve parce qu’il accepte de découvrir son corps « Je ».

Je suis intense dans mes relations interpersonnelles, ca m’amene
beaucoup de questionnements qui commencent dans le
programme de théatre au cégep. C’est des travaux d’équipe qui
nous obligent a travailler sur les plans artistiques et
professionnels. En thédtre, t’as pas le choix de frotter ta
personnalité avec celle de 'autre. Il y a des flammeches, il y a
des histoires d’amour, plein de choses qui sortent mais cette
dynamique-la, je [’apprends vraiment dans le programme de
théatre.

Joé prend conscience de ce qu’il est dans une transformation avec heurt (Jullien, 2009), qui
s’est néanmoins opérée dans la continuité et ¢’est justement parce qu’elle s’est opérée qu’il
y a heurt au moment ou Jo¢ la refuse, en vain, car elle s’est accomplie ; elle frappe a la porte,

heurte Joé, puis s’introduit — par infraction.

Dans une relation corporelle tout autre menant elle aussi a la transformation, Matthis
poursuit la symbiose avec Naomie ; Joé, lui, se frotte a des personnalités avec lesquelles il se

trouve dans I’obligation de composer.

En théatre, t’es obligé de mettre ta personnalité sur la table. Tu
peux pas dire : « Je vais [’éviter, je vais juste faire ¢a pis ¢a va
étre correct aprés. A ce moment-la, je dois accepter que ma
personnalité n’est pas acceptée par d’autres personnes. Il me faut
apprendre a accepter des personnalités tout en sachant que je ne
voulais pas les accepter.

80



Est-ce pour Joé un mouvement réciproque ou sa personnalité n’est pas acceptée par I’autre
ou un mouvement en réaction a la non-acceptation de soi par son partenaire de jeu qui
déclenche sa non-acceptation de son partenaire de jeu ? Une constatation demeure : Joé se
place dans une posture de friction dans ses interrelations avec ses partenaires de jeu. Puisse
cette posture inhiber 1’advenue de I’autre ? Non, certes.

A la reprise des répétitions, j’ai de la difficulté a reprendre... Ah
oui ! C’est ce que Jean voulait. Je dois accuser le coup. J accepte
de faire confiance. Ce que je sens comme personnage n’est pas
per¢u de la méme facon par mes collégues.

Dans cette situation, Joé pourrait s’obstiner a jouer le personnage qu’il sent, ou permettre a
la différence d’entrer en lui pour éprouver ’altérité qui, ici, est éprouvée par procuration a
I’aide du personnage théatral. Il faut que je me force a faire autre chose. Je modifie. Joé
« modifie » son ouverture a 1’autre qui le tirera vers I’avant pour advenir I’autre de lui-méme
10 ans plus tard, dans son métier ou le couplage a pris le temps d’instaurer la transformation
: « Je me fais énormément corriger et je prends facilement la critique. » Suivant I’infraction,
la transformation s’installe soigneusement relayant le pole A de Joé en innovant vers le pole

B de ’autre de lui-méme.

La dualité de friction de la relation corporelle se remarque de méme chez Félix-Antoine
dans sa relation au personnage théatral, au partenaire de jeu et lui-méme. Félix-Antoine dirige
mais manque de confiance en ses partenaires de jeu qui, comme lui, sont :

des grosses tétes qui se frottent. [...] Karina a une forte
personnalité. Les deux, on veut comme trop. Il y a aussi Frangois-
Louis. Je suis peu organisé. Frangois-Louis, encore moins. 1l doit
aller chercher ses médicaments pendant la générale !!! J ai peur
que ¢a rate. Je suis plus concentré sur mes collegues que sur mon
jeu a moi. J’ai peur que mes collegues fassent une erreur. Ca

81



m’amene a en commettre une. Je rentre trop tot sur scene. Mon
personnage part. Ma responsabilité de créateur refait surface.
Les autres s’ adaptent. Quand je réalise que je viens de faire une
gaffe et que les autres ont sauvé la piece... Je prends confiance.
Je suis reconnaissant envers mes coéquipiers. » Félix-Antoine
migre d’'une dualité de friction vers une relation de confiance,
accueille la bienveillance de [’autre — de force - dans la détresse
pour mieux « sort[ir] sur le public.

La confiance dans le partenaire de jeu annihile la friction, tasse les différences.

Clara, elle, affiche une confiance éclairée en ses partenaires :

Mes trois collegues ont une écoute différente. Ca vient de leur
trait de caractere [...] Dans notre équipe, chacun a sa force.
Francois-Louis est émotionnel. Alors que Meélissa, c’est plus
[’esthétique, les détails. Frangois, c’est la musique, c’est plus ce
qu’on entend. C’est différent pour chacun.

Chaque corps «Je» arrive avec ce qu’il est dans I’interrelation en les découvrant, se
découvrant lui-méme devenir autre.

Francois-Louis apporte 1’aide créative. Mélissa, la confiance ou la perception de la
mise en ceuvre de la création. Frangois-Louis, I’appui. La confiance entre quatre partenaires
de jeu admixte les différences vers un entrecroisement souple de la relation :

La relation nait de la création. Je suis devant mes collegues et ils
me disent ce qui est bien, ce qui est moins bien. Je suis |’énergie
qui passe. Je sens une écoute.

Découvrir revient a enlever la couverture. Devenir vulnérable face aux variations extérieures
tout en s’y acclimatant. Lydia-Rose dans ce mouvement similaire a Clara exercé par la
pratique théatrale se laisse advenir dans la confiance de ses partenaires de jeu :

Quand je commence a jouer les scenes, la géne tombe. Je me sens
a l’aise avec tout le monde. Ca me permet de connaitre les autres

82



difféeremment. Je me dégéne. Je fais des exercices avec tout le
monde. Tout le monde se tient la main. Il n’y en a plus, de géne !

Ai-je dit que la pratique théatrale au collégial (en formation préuniversitaire) ne
consiste pas a former des comédiens — il y a des écoles de théatre pour cela — mais a laisser
advenir un individu en relation avec le monde pour qu’il s’y inscrive ?

En théatre on voulait tous interagir. On voulait tous étre sur
scene. On voulait tous se mettre en scene. Aujourd’hui je suis
contente d’étre moi-méme avec des inconnus. J’ai toujours voulu
étre comme ¢a. Je suis vraiment contente d’étre passée par-
dessus ma géne par le thédtre.

Pour qu’advienne 1’autre de soi-méme, un détachement de soi s’opére par la pratique
théatrale.

Pendant la répétition de la Ménagere de verre, je hurlais comme
Jjamais je n’avais hurle. Je me demande si c’était moi qui hurlais
apres Naomie.

Ce détachement se produit lorsqu’on accepte I’autre, qu’on le laisse réciproquement entré
en soi pour devenir symbiose (« Naomie et moi on était en symbiose »). Elina :

On est full connectés ensemble a ce moment-la, je trouve. Tu te
sens quand méme bien. Tu te sens vraiment bien d’étre la mais en
méme temps tu penses aux personnages, tu sens comment leur
histoire est dramatique pis c’est [’ensemble de tout ¢a, c’est
d’étre le personnage en méme temps, pis d’étre un personnage,
tsé, a ce moment-la, tout le monde est le méme personnage si on
veut, je sais pas, c’est comme Si on est une grosse unité de gens
qui chantent L’ode au bingo, on ressent toute la méme émotion,
en tout cas, c’est ['impression que j’ai mais on essaie tous d’étre
la méme cellule.

Tout se produit a I’intérieur. A I’extérieur de la pratique théatrale — o la vie n’est pas

en symbiose, 1a ou la vie n’appelle pas de soi I’altérité -, ca ne s’y fait pas.

83



Tsé, tu ferais pas ¢a dans vie. Mais la parce que c’est au thédtre, parce que
t’es avec d’autres gens qui aiment la méme chose pis parce qu’ils font la
méme chose, la, tu fais ¢a pis ¢a l’a full de sens.

William pergoit aussi ce malaise a reproduire le jeu du personnage théatral a I’extérieur
de la pratique méme. Jouer un personnage ailleurs qu’au théatre s’avere impertinent — méme
si Elina nous dit : « dans la société on joue un petit peu un personnage » - Shakespeare 1’aurait
dit également de nos jours - elle est d’accord avec William :

Au thédtre tu incarnes un personnage et tu es toi et parfois les
deux se mélangent. Tu vas chercher des émotions a toi pour le
personnage. Comme musicien je ne peux me cacher derriere un
personnage a 100%, Je trouverais ¢a malaisant.

I1 faut bien avoir expérimenté peu ou prou la pratique théatrale pour prendre conscience
que le personnage qui s’incarne a I’extérieur de son contexte est faux. La vie, elle, peut bien
s’importer dans la pratique théatrale pour Lydia-Rose :

Je fixe un point devant. Je pense que c’est un projecteur. Je pense
qu’il y a une fenétre qui ne donne pas sur [’extérieur. Je vais
chercher une intensité dans ma vie que je peux transposer sur la
scene. Je me sens switcher. Je mets la switch a on et je rentre dans
le personnage.

Pour Lydia-Rose le personnage entre en tranchant comme le couteau de la boite électrique
qui monte avec intensité sans friction jusqu’au bang ! franchissant le mur du son puis se
retrouve de I’autre coté. Lydia-Rose disparait devant son personnage. Alors que pour Elina,
c’est une barque qui traverse avec elle le lac en huile entre chien et loup :

Je change pas nécessairement mon ton de voix, je ne suis pas
costumée, c’est pas si frappant que ¢a que je joue un personnage.
C’est plein facile de venir chercher Elina... je suis proche de mon
physique, de ma voix...c’est moi, ben, pas tout a fait moi, parce
que moi, j'aurais jamais dit a quelqu’un qu’il n’y a plus de
popcorn (Elina fait référence au personnage qu’elle jouait dans

84



un spectacle immersif et qui effectivement annongait a certains
spectateurs, spectatrices venues chercher du popcorn qu’il n’y
avait plus de popcorn) alors qu’il en reste. Je pense a un prof
arrogant.

Elina reconnait que c’est facile de « décrocher du personnage [demeuré] si pres de soi ». Elle
cohabite avec son personnage dans un va-et-vient de 1’'une a I’autre.

C’est un peu moi qui est la parce que c’est moi qui [’a construit
[ce personnage] avec les connaissances que j’ai collectées, mais
je suis un peu comme un spectateur, un peu comme si je le regarde
de [’extérieur.

Elina demeure en contact avec elle-méme dans son personnage. Lydia-Rose switche a I’autre.
Il n’y a pas d’abandon naif comme chez Matthis qui devient le personnage ou plus
précisément qui saute dans le personnage pareillement a ces situations qui nous invitent a en
profiter, attrape le train pendant qu’il passe :

Je dois étre en colere contre moi-méme. Je ne me connais pas. Je
sors une colere envers moi-méme a travers le texte de quelqu 'un
d’autre.

Le mouvement individu vers personnage est inversé¢ dans le passage de la premicre a la
seconde phase : c’est Tom qui va vers Matthis pour lui apprendre a se connaitre, a se
reconnaitre une colére dont il aura a se défaire. Le théoricien, la théoricienne du jeu
dramatique se questionnerait et s’obligerait sans doute a prendre position : le comédien, la
comédienne peut-elle s’abandonner a son personnage qui le pillera en lui laissant une photo
inédite d’elle-méme ou doit-elle, selon le mot de Clara, « calmer [son] personnage » pour
I’enligner sur une émotion ? La metteuse en sceéne, elle, attend le personnage et le salue
lorsqu’il arrive justement dans I’émotion ou plus largement dans le rendu du personnage.
L’enseignant, I’enseignante se satisfait du cheminement de son ¢éléve et révasse un coup dans

sa mission accomplie :

85



(est teinté par mes effluves de jeunes adolescents et j’en sors

plus grandi que je [’étais avant. (Matthis)

Que veut dire plus grandi ? C’est le corps temporel, le corps qui se transforme dans une
durée, le corps qui intégre I’expérience par une présence au monde plus assuré. Pour Joé,
c’était passé dans un « creux » amenant colére et refus d’autrui, une sérénité jamais
rencontrée et une connaissance de soi, une reconnaissance d’un soi transformé :

On peut étre dépassés ; ce que je sais n’est pas toujours valide ;
il y en a toujours a apprendre. Aujourd’hui, je me fais
enormeément corriger dans mon métier et je prends facilement la
critique : le creux m’a appris a faire confiance a [’autre.

Et cette expérience théatrale se duplique dans le futur en ramenant les mémes
émotions inhibitrices qui cette fois seront promptement actualisées en attitude expédiente a
adopter :

Lorsque je vis un creux, il y a moins d’impact. Je revois les
expériences vecues et je réflechis plutot que de rentrer dans les
émotions.

La séparation de la création s’est effectuée par 1’esprit, laissant une expérience dans le corps
transformé.

Pour Carolina, c’est le stress désorganisant qui est actualisé chez elle et chez ses jeunes
¢tudiantes et étudiants en qui elle réinvestit I’expérience théatrale acquise :

Mon niveau de stress, d’angoisse, je la revis en classe
d’enseignement. Je retourne aux techniques de respiration que
J'enseigne a mes jeunes, notamment les jeunes du secondaire :
changement d’hormones, changement d’école ou a la fin du
secondaire pour ceux qui vont au collégial. Ils vivent du stress.
Les techniques de respiration pour la projection de la voix et pour

86



gérer le stress a [’entrée en scene sont présentes dans ma vie
aujourd’hui. Vivre le moment présent. Respirer et arréter ma téte
pour cesser d’étre stressée.

Rappelons-nous la peur de Matthis avant la scéne a jouer, son stress engendré par
I’apres, qu’est-ce qui en résultera ? J'ai peur de sauter en parachute parce que j appréhende
[’apres-chute. Matthis a traversé cette peur de ’apres non celle de I’avant ou du pendant ;
ces deux derniéres peurs catalysent son émotivité en action pour affronter une situation

stressante :

Je n’ai plus la peur de [’apres. Je garde la peur de I’avant et du
pendant. C’est une bonne peur. Comme notaire, je Vvis encore
beaucoup de nouvelles situations qui me procurent cette méme
peur. Dans mon travail, je cotoie des gens qui se trouvent dans
des situations difficiles, en deuil, en colere, peu importe, mais je
dois ajuster mon tempérament a la situation pour controler leurs
emotions, mes émotions. C’est du thédtre. En fait, je ne suis pas
quelqu’un d’autre, mais je découvre qu’en moi-méme, j'ai des
personnages que je peux ajuster a la situation, a la personne
devant moi. Est-ce que je dois étre le notaire funny, le notaire
serieux, le notaire pragmatique...

4.2 Prendre le temps

L’assomption de la transformation par la pratique du théatre semble prendre un temps
pour s’effectuer. On remarque que le mouvement opéré s’accomplit quelque 10 ans succédant
a cette pratique alors les années suivantes n’en permettent que le constat.

Durant mon DEC, je me suis dégénée avec le thédtre. Apres, je
suis allée en littérature a [ 'universite. C’est retombé. Aujourd’hui
[10 ans plus tard], j’ai repris mon attitude de thédtre. Je prends
ma place. Je fais des blagues. Je trouve que je reprends mon bien-
étre et l’expression de ma personnalité. Je suis au jour le jour.
Comme en théatre. (Lydia-Rose)

87



J’en reviens a mes objectifs de recherche qui m’ont amené a m’intéresser au processus de
transformation de I’individu. My prophetic soul m’avait insufflé que I’étudiant, I’étudiante
s’¢était transformée par la pratique théatrale, pratique qui se passait devant moi sans que j’en
reconnaissance les transformations qui s’opéraient. Comme pédagogue, j’étais seulement
conscient que je placais ’étudiante dans une situation d’apprentissage comportant une
dynamique interrelationnelle : les partenaires de jeu (différents en elles-mémes, eux-mémes)
ayant de plus chacun leur personnage, 1’enseignant, 1’enseignante, 1’auditoire, son propre
personnage, et elle-méme, lui-méme. Le concept de 1’altérité s’est imposé pour expliciter
cette dynamique que vit 1’étudiant, I’étudiante dans la pratique théatrale au tout début du
processus de création lorsqu’elle-méme apres avoir pris connaissance de son enseignant,
I’enseignante se rencontrera elle-méme en relation avec son personnage et son partenaire de
jeu puis a la toute fin du cours ou cette relation aboutit a la derniére rencontre, celle du public.
Je comprends aujourd’hui que le processus ne s’achéve pas a [ ’examen final sanctionnant les
¢tudes, mais bien aprés et se concrétise par la prise de conscience opérée, celle-1a, par
I’entretien d’explicitation. Chaque étudiant, étudiante vit différemment ce processus de

transformation, empruntant son original chemin qu’elle se bat.

Je comprends également que les techniques théatrales de méme que 1’enseignant,
I’enseignante installent une situation de transformation permettant a 1’é¢tudiant, 1’étudiante de
s’apprivoiser comme individu, lui permettant de prendre le temps de se connaitre puis de se
reconnaitre pour aller vers 1’autre, vers I’inconnu en elle et a I’extérieur. S’accepter lui,
s’accepter elle pour accueillir les individus avec lesquels elle entre en relation dans la
différence pour se transformer. (Je n’insisterai pas sur le fait que d’aller vers des individus

qui nous ressemblent ne fait que nous conforter dans ce que nous sommes.)

88



La situation que permettent la pratique théatrale et I’enseignant, je 1’ai dit, requiert du

temps pour que la transformation prenne corps.

Félix-Antoine est présentement en littérature a I’université. Il reconnait que sa pratique
théatrale « fait encore partie de [lui], qu’[il] a évolué depuis, mais qu’[il] est toujours la méme
personne. » Il ne sait pas qu’il se modifiera : Je vais toujours étre nostalgique de mon cégep.
Félix-Antoine souffre du homesick. Matthis également (« La période du cégep... s’il y avait
2 ans ou je voudrais retourner dans ma vie, ce serait au cégep. ») a la différence que les
quelque 10 ans ont laissé la transformation advenir un autre de lui-méme. Félix-Antoine est
encore trop prét dans le temps pour que le couplage se soit achevé. La transformation
s’effectue dans le temps (Jullien, 2009) pour que la bréche devienne fissure, fente puis fossé

entre 1’individu et ’autre de lui-méme.

89



CONCLUSION

Il fallait expliciter comment 1’étudiant, 1’étudiante transforme son individu par
I’expérience théatrale qui se vit dans I’altérité avec elle-méme, son personnage, ses
partenaires de jeu, son enseignant, son enseignante et le public. Comment ces relations
transforment 1’étudiant, 1’étudiante ? Comment I’expérience théatrale est une rencontre de
I’étranger ? Il m’a été permis d’exposer la complexité de cette expérience théatrale qui se vit
par une dynamique relationnelle composée d’un personnage a incarner, d’un partenaire de
jeu qui lui aussi incarne un personnage, d’un enseignant, d’une enseignante, d’un public et
de I’étudiant, I’étudiante en soi qui pour elle-méme devient étrangére se voyant sur sceéne

avec un recul, s’entendant dire, penser, sentir, bref, étre et devenir quelqu’une d’autre.

Pour parvenir a expliciter ce processus complexe, j’ai eu recours a 5 concepts me
permettant de mieux le comprendre avant tout. A commencer par I’expérience qui m’apprend
que tout apprentissage s’acquiert soit par le savoir colligé par nos prédécesseurs ou les savoir-
faire que notre corps a connus, ce qui m’a amené inéluctablement a la corporéité faisant
qu’une expérience pour étre pleinement vécue doit prendre corps dans le temps et I’espace
de I’individu. Un troisiéme concept s’est lui aussi imposé, soit celui de la création dont deux
aspects m’ont interpelé. Un premier exposant cette dualité créatrice ou I’artiste crée du
nouveau en s’opposant a ce qu’il est pour devenir, pour advenir autre que ce qu’il était au
départ de la démarche créatrice (Bourgeois, 2018). C’est I’ceuvre qui crée son créateur
simultanément a sa propre création par ce méme créateur. Le second aspect qui m’a interpelé

est celui décrivant le processus de la création dans une temporalité et par I’esprit selon trois



phases: ’ouverture, 1’action productive et la séparation, dynamisées par trois
mouvements: 1’inspiration, I’¢laboration et le mouvement de distanciation (Gosselin, Potvin,
Gingras & Murphy, 1998, p.653). Une démarche créatrice dont le rapprochement avec la
création du personnage théatral de Stanislavski allait de soi pour soulever comment
I’étudiant, I’étudiante créatrice procede pour laisser advenir une autre d’elle-méme par sa
propre transformation. C’est d’ailleurs ce concept, celui de la transformation qui a suivi, la
transformation silencieuse (Frangois Jullien, 2009) qui s’effectue elle aussi dans le temps.
C’est en suivant la réflexion de Frangois Jullien qui interpelle d’abord la philosophie
hellénique pour 1’abandonner au profit de la conception chinoise de la transformation que
j’ai pu comprendre que ce concept opere sur le passage tout comme 1’advenue de 1’autre dans
le processus de la pratique théatrale. Enfin, le cinquiéme concept, celui de 1’altérité, celui qui
s’est imposé des le départ de ma réflexion m’a permis de comprendre la complexité de
I’étranger que vit I’étudiant, 1’étudiante dans cette pratique théatrale lorsqu’il doit accueillir
I’autre qui peut effrayer, déranger, déloger puis rassurer lorsque 1’autre d’elle-méme, de lui-

méme sera advenu, mais ce, aprés un temps certain.

Considérant que ces concepts ont besoin d’étre raisonnés pour expliciter les données a
recueillir, je me suis arrété sur I’analyse en mode écriture pour faire ressortir du sens de la
collecte des données. Cette collecte s’est effectuée par I’entretien d’explicitation (Vermersch,
1994) consistant a placer le participant, la participante dans un état ou elle revit une
expérience du passé pour la raconter au présent, pour la vivre au présent, cela dit pour
signifier qu’il ne s’agit pas pour celle-ci de se souvenir, mais bien de dire ce qu’elle vit a
I’indicatif présent afin que le temps passé n’interfére pas dans le rappel de 1’action, de

I’expérience vécue. Dix entretiens auront été tenues avec autant de participantes, participants

91



différents ayant suivi le cours Techniques de création théatrales au cours de 10 années
précédant celle ou j’ai commencé a réfléchir sur la problématique faisant 1’objet du présent
mémoire (afin, évidemment, que mon enseignement ne soit pas orienté par cette
problématique tant qu’elle faisait I’objet de recherche sur des humains et que cette dernicre

n’en soit pas biaisée).

Cette collecte des données réalisée par entretiens d'explicitation (Vermersch 1994),
suivi de son analyse en mode écriture (Paillé et Mucchielli, 2012) m’a permis d’établir des
recoupements entre les expériences des participantes, des participants pour confirmer que
I’étudiant, I’étudiante se transforme par la pratique de la création théatrale au collégial pour
laisser advenir une autre d’elle-méme. Entre celle qu’elle était et celle qu’elle devient, il y a
eu la rencontre de I’autre (le partenaire de jeu, le personnage, 1’enseignant, 1’enseignante,
’auditoire) qui pour participer a la dynamique de la transformation doit étre perg¢u en grand
respect dans un rapport d’humilité (Levinas, 1979) ou d’égalité (Ricoeur, 1990) permettant
I’ouverture. Ces transformations prennent corps ultimement dans la prise de conscience
qu’elle peut en avoir lorsque le temps de la transformation silencieuse (Jullien, 2009) s’est
effectuée. C’est entre elle et celle qui est advenue qu’il y a « un temps de passage » (Jullien,
2009, p. 26-27), une continuation d’expériences qui operent la transformation imperceptible,
silencieuse, a ce point silencieuse qu’elle peut passer inapercue chez le principal, la principale
intéressée. En revanche grace a la spécificité descriptive « en premicre personne » des
entretiens d'explicitation, c'est-a-dire des vécus singuliers qui amenent 1’étudiant, I’étudiante
a poser un regard au présent sur une situation passée. Dés lors, il est possible de jauger le
« temps de passage », « la continuation d’expériences » (Potvin, 2025) ayant porté elle en soi

a I’autre d’elle-méme par la prise de conscience — qui le participant, la participante peut faire

92



soi-méme / que I’analyse en mode écriture ne manquera pas de faire ressortir — de la
transformation. (Depraz, N., Varela, F. J., & Vermersch, P., 2000). Comprendre la
phénoménologie a permis justement ces prises de conscience. Sans prise de conscience, on
ne percoit pas la transformation, voire on ne peut la poursuivre, mais 1a n’est pas le point. Il
est sur la compréhension « la continuation d’expériences » que 1’analyse en mode écriture

(Paill¢ et Mucchielli, 2012) permet, oui, de comprendre et de laisser émaner du sens.

Par ailleurs, chez moi, enseignant, les transformations soulévent une intuition qui a
donné lieu a la présente recherche. En effet, croisant mes étudiantes, mes étudiantes apres
quelques années, je percevais chez elles une transformation sans la comprendre, ce qui
m’intriguait au plus haut point lorsqu’en discutant avec ceux-ci et celles-ci, elles me
confiaient avoir profité de leur formation théatrale au collégial pour évoluer. Elles et moi
¢tions devant une transformation constatée mais non expliquée. Que s’est-il passé pour que
I’étudiant, I’étudiante, par 1’expérience de la pratique théatrale, advienne une autre d’elle-
méme ? Il fallait retourner dans les expériences de cette dernicre afin de prendre conscience
du « couplage » » (Varelab & al., 1993) qui s’est effectué par les rencontres entre 1’étudiant,
I’étudiante en soi, autrement dit un organisme, et le personnage théatral, le partenaire de jeu,
I’enseignant, , ’enseignante, ’auditoire, bref, son environnement auquel elle a été
« imbriqué[e] [...] sur de multiples modes » (Varela & al., 1993, p.274) pendant ce temps de

la transformation permettant d’énacter 1’autre d’elle-méme.

Cette recherche évoque tout de méme des limites malgré ses réussites : si un appel a
des étudiantes, des étudiants de 10 cohortes sur autant d’années a été lancé, 10 d’entre elles

et eux y ont répondu. Peut-on sous-entendre que ce sont 10 étudiantes, étudiants qui se sont

93



investis au mieux dans la pratique théatrale lors de leur parcours au collégial et qui de ce fait
¢taient susceptibles de montrer que ce processus de transformation par 1’altérité ait opéré ?
Peut-on aussi avancer que celles et ceux ne se prétant pas au processus métacognitif aussi
rigoureux de I’entretien d’explicitation ne voient pas cette transformation s’opérer aussi
fondamentalement ? Que la métacognition semi-dirigée effectuée en fin de cours ne soit
qu’un prélude avorté de cette transformation ? Ce sont la des questions qui ne pouvaient
entrer dans la présente problématique qui a traité un échantillon fort représentatif des
¢tudiantes, étudiants échelonnés sur 10 ans dont 5 de la premiere année, 1 de la cinquiéme
année et 4 de la derniére, et ce, par pure coincidence, car ce sont elles, ce sont eux qui ont

répondu a ’appel.

Peut-étre serait-il pertinent de relancer la recherche dans le but d’éprouver un plus
grand échantillonnage de données ou pour comparer la méthode semi-dirigée avec I’entretien
d’explicitation, voire de poursuivre cette méme problématique avec une approche
quantitative afin d’en comparer les résultats. Sans doute que ’exercice serait intéressant.
Toutefois, ce qui m’intéresse au plus haut point d’étudier dans une éventuelle recherche, c’est
la place qu’occupe I’enseignant, 1’enseignante dans une classe de théatre ; vérifier comment
celle qui se prend pour une créatrice qui fagonne et inhibe 1’épanouissement de I’étudiant, de
I’é¢tudiante comparé a celle qui avec bienveillance disparait devant 1’é¢tudiant, 1’¢tudiante

pour le laisser advenir une autre d’elle-méme.

94



LISTE DE REFERENCES

Aden, J. (2016). Créer, innover par le théatre : pour une pédagogie énactive des langues dans
Capron Puozzo (dir.), La créativité en éducation et formation. Perspectives théoriques et
pratiques, (coll. « Pédagogies en développement », p. 107-118). Louvain-la-Neuve,
Belgique : de Boeck supérieur.

Aden, J., et Eschenauer, S. (2014). Théatre et empathie en classe bilangue. Didactiser
I’émergence. Les langues modernes, 4, 69-77.

Aden, J. (2013). De la langue en mouvement a la parole vivante. Théatre et didactique des
langues. Langages, 4 (192), 101 a 110.

Angelino, L. (2008). L'a priori du corps chez Merleau-Ponty, Revue internationale de
philosophie 2008/2 (244), 167-187.

Aristote. (335 av. J.-C.). De l’dme. (Trad. du grec ancien par J.Tricot, 1969). Paris, France :
Librairie philosophique J. Vrin.

Aristote. (335 av. J.-C.). Poétique. (Trad. du grec ancien par J. Hardy, 1996). Paris, France :
Gallimard.

Avila, T. d’. (1588). Le chdteau intérieur. (Trad. de I'espagnol par Claude Allaigre, 2014).
Paris, France : Gallimard.

Barba, E. (1993). Le canoé de papier. Traité d’anthropologie thédtrale. (Traduit de I'italien
par Eliane Deschamps-Pria, 2004). Saussan, France: L’entretemps éditions.

Barthes, R. (1977). Fragments d’'un discours amoureux. Paris, France: Gallimard.

Bausson, G. et Lavallée, M. (1997). Guide d’interprétation théatrale. Montréal, Canada:
Leméac.

Beauchamp, H. (1992). Travail théatral en cours. Des ados parlent du thédtre qu'ils font a
l'école secondaire. Valleytield, Canada : Les Presses collégiales du Québec.

Bergson, H. (2009). L évolution créatrice. Paris, France : Quadrige.
Boal, A. (1997). Jeux pour acteurs et non-acteurs. Paris, France : La découverte.

Bourgeois, B. (2018). Création. Création et créativité. Encyclopcedia Universalis [en ligne].
Repére a http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/creation-creation-et-creativite



http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/creation-creation-et-creativite

Bourassa. (2010). Glossaire du thédtre. [En ligne] Récupéré a
https://www.theatrales.ugam.ca/glossaire.html

Brook, P. (1977). L espace vide. Ecrits sur le thédtre. Paris, France : Seuil.

Cauchon-Roy, L (1980). La Création collective, vécue par des troupes de thédatre et des
groupes populaires. Sherbrooke, Canada : Presses ¢tudiantes, Cégep de Sherbrooke.

Chainé, F. (1994). Espace de jeu ou espace d’enseignement ? L 'Annuaire théatral, L enfance
de l'art : thédtre et éducation, automne 1994 (16), 55-66.

Chainé, F. (2012). L’observation d’un processus de création théatrale par des adolescents et
les effets sur le savoir artistique : autoethnographie d’une recherche. Education et
francophonie. Revue scientifique virtuelle. Récupéré de Association canadienne
d’éducation de langue francaise (Acelf) acelf.ca/c/revue/index.php.#.Wcz8 AsjyhPY.

Chainé, F. (2016a). L’imaginaire collectif et la créativité de 1’enseignant dans la formation
de I’enseignement en art dramatique dans Capron Puozzo (dir.), La créativité en éducation
et formation. Perspectives théoriques et pratiques, (coll. « Pédagogies en développement
», p. 119-132). Louvain-la-Neuve, Belgique : de Boeck supérieur.

Chaine, F. (2016b) Ce que I’art dramatique apprend a ceux et celles qui I’enseignent. Dans
F. Chain¢, M. Théberge, H. Bonin, D. Blondin, H. Duval et A.-M. Emond (dir.), Réfléchir
a la formation artistique (p.221-235), Québec, Canada : PUL.

Chaouche, S. (2007). La Philosophie de l'acteur. La dialectique de l'intérieur et de l'extérieur
dans les écrits sur l'art théatral frangais (1738-1801). Paris, France : Editions Honoré
Champion.

Conseil supérieur de I’éducation du Québec. (1988). L éducation artistique a l’école. Avis
au ministre de I’Education. Québec, Canada : Direction des communications du Conseil
supérieur de 1’éducation.

Corriveau, J. (1965). Jonathas du R.P. Gustave Lamarche et le thédtre collégial (mémoire de
maitrise, Université de Montréal).

Courtine-Denamy, S. (2018). Altérité, philosophie. Encyclopceedia Universalis [en ligne].
Repéré a : http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/alterite-philosophie/

Delory-Momberger, C. (2004). Les histoires de vie. De [’invention de soi au projet de
formation. France, Anthropos.

Delory-Momberger, C. (2010). Le biographique. Quel espace de recherche dans les sciences

de [’éducation? Actes du congrés de I’Actualité¢ de la recherche en éducation et en
formation (AREF), Genéve, Suisse : Université de Genéve.

96


https://www.theatrales.uqam.ca/glossaire.html
http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/alterite-philosophie/

Depraz, N., Varela, F. J., & Vermersch, P. (2000). La réduction a I’épreuve de 1’expérience.
Etudes phénoménologiques, (15), 165-184.

Depraz, N., Varela, F. J., & Vermersch, P. (2011). 4 [’épreuve de I'expérience. Pour une
pratique phénoménologique. Bucarest, Roumanie : Zeta Books.

Dewey, J. (1934). L’art comme expérience. (Traduit par Jean-Pierre Cometti, Christophe
Domino, Fabienne Gaspari, Catherine Mari, Nancy Murzilli, Claude Pichevin, Jean
Piwnica et Gilles A. Tiberghien). France, Paris : Gallimard.

Dubet, F. (2012). La construction de I’expérience. Entretien avec Francois Dubet réalisé par
André Zeitler et Jérome Guérin.  Recherche et formation, 70. Récupéré a
http://www.ife.enslyon.fr/publications/edition-electronique/recherche-et-
formation/RR070-9.pdf

Fabre, M. (1994). Penser la formation. Paris, France : PUF.

Féral, J. (dir.). (2003). L'Ecole du jeu : former ou transmettre. Les chemins de l'enseignement
thédtral. Actes du Colloque international sur la formation de l'acteur organisé par
I'Université du Québec a Montréal sous la direction de Josette Féral. Saint-Jean-de-Védas,
France : L'entretemps.

Fortin, S., Gagnon-Bourget, F., Gosselin, P., Murphy, S., St-Denis, H., Trudelle, S. (2016)
L’ approche par compétence dans la formation en art. Dans F. Chainé, M. Théberge, H.
Bonin, D. Blondin, H. Duval et A.-M. Emond (dir.), Réfléchir a la formation artistique
(p. 277-294), Québec, Canada : PUL.

Foucault, M. (1984). Histoire de la sexualite. Tome 3. Le souci de soi. Paris, France :
Gallimard.

Gosselin, P., Murphy, S., Saint-Denis, E., Fortin, S., Trudelle, S., Gagnon-Bourget, F. (2016).
L’ approche par compétence dans la formation en art. Dans F. Chainé, M. Théberge, H.
Bonin, D. Blondin, H. Duval et A.-M. Emond (dir.), Réfléchir a la formation artistique
(p.221-235), Québec, Canada : PUL.

Gosselin, P., Potvin, G., Gingras, J. & Murphy, S. (1998). Une représentation de la
dynamique de création pour le renouvellement des pratiques en éducation artistique.
Revue des sciences de [’éducation, 24(3), 647-666.

Hamel, M. (2015). L’impact de la création thédtrale au secondaire: pour une
compreéhension phénoménologique du potentiel transdisciplinaire de [’enseignement de

[’art dramatique en milieu scolaire (thése de doctorat, Université du Québec a Montréal).

Honoré, B. (1990). Sens de la formation, sens de l’étre : en chemin avec Heidegger. Paris,
France : L’Harmattan.

97


http://www.gallimard.fr/searchinternet/advanced?all_authors_id=33712&SearchAction=OK
http://www.gallimard.fr/searchinternet/advanced?all_authors_id=16751&SearchAction=OK
http://www.gallimard.fr/searchinternet/advanced?all_authors_id=16751&SearchAction=OK
http://www.gallimard.fr/searchinternet/advanced?all_authors_id=77620&SearchAction=OK
http://www.gallimard.fr/searchinternet/advanced?all_authors_id=32254&SearchAction=OK
http://www.ife.enslyon.fr/publications/edition-electronique/recherche-et-formation/RR070-9.pdf
http://www.ife.enslyon.fr/publications/edition-electronique/recherche-et-formation/RR070-9.pdf

Husserl, E. (1992) Méditations cartésiennes. Introduction a la phénoménologie. Vrin -
Bibliotheéque des Textes Philosophiques — Poche

Jullien, F. (2009). Les transformations silencieuses. Paris, France : Le livre de poche.

Jullien, F. (2012). L’écart et I’entre. Ou comment penser ’altérité. Fondation maison des
sciences de [’homme, (3), février 2012, 1-9.

Lecoq, J., Carasso, J.-G., et Lallias, J.-C. (1997). Le Corps poétique, un enseignement de la
création théatrale. France, Paris: ANRAT/Actes Sud — Papiers.

Legendre, M.-F. (2001). «Sens et portée de la notion de compétence dans le nouveau
programme de formationy, 12-31. Récupéré de
http://agefls.org/ressources/Article Legendre.PDF

Levinas, E. (1979). Le temps et [’autre. France, Paris : Presses universitaires de France.
Malraux, A. (1951). Les Voix du silence. Paris, France : Gallimard.

Masciotra, D., Roth, W.M. et Morel, D. (2008). Enaction. Apprendre et enseigner en
situation. Louvain-la-Neuve, Belgique : de Boeck supérieur.

Marceau, C. (1994). L’art dramatique comme enseignement. L ’Annuaire thédtral, L enfance
de l’art : thédtre et éducation, (16), 213-228.

Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception, Paris, France : Gallimard..

Morais, S. (2012). L’expérience de [’artistique comme pratique de soi en formation . une
approche phénoménologique (thése de doctorat, Université Paris 13).

Morais, S. (2013). Le chemin de la phénoménologie : une méthode vécue comme une
expérience de chercheur. Recherches qualitatives. Collection hors-série «Les actesy, 15,
497-511.

Morais, S. (2016). A 1’école de Ialtérité : les arts vivants. Le sujet dans la cité 2 (7), 105-
114.

Morais, S. (2016). Expeérience du corps et création artistique. Dans C. Delory-Momberger
(dir.), Eprouver le corps: corps appris, corps apprenant (p. 227-238). Toulouse, France :

Editions Erés.

Morais, S. (2018). L’« entre » de la pratique et de la théorie. Une approche de recherche-
création autopoiétique. Expliciter (119), 1-7.

Miiller, C. (2000). Le training de [’acteur. Paris, France : Conservatoire national supérieur
d’art dramatique et Actes sud-Papiers.

98


http://aqefls.org/ressources/Article_Legendre.PDF

Page, C. (1992). Faire semblant/Faire comme si. Attitudes, (16), 18-23.

Paquin, L.-C. et Noury, C. (2020). Petit récit de 1’émergence de la recherche-création
médiatique a I’'UQAM et quelques propositions pour en guider la pratique. Communiquer
: La communication a l'UQAM, 103-136.

Pavis, P. (2013). Dictionnaire du thédtre. Paris, France : Armand Colin.

Ricceur, P. (1990). Soi-méme comme un autre. Paris, France : Seuil.

Roques, S. (2015). Dans la peau d’un acteur. Paris, France: Armand Colin.

Ryngaert, J.-P. (2004) Sur differentes fagons d’étre avec I’autre : réglages a vue et au présent.
L’Harmattan, Etudes littéraires 2, (31-32), 161-169.

Ryngaert, J.-P. (2010). Jouer, représenter. Pratiques dramatiques et formation. Paris,
France : Armand Colin.

Soulages, F. (2007). L expérience de I’altérité de I’art ou I’art comme expérience de 1’altérité.
Marges, 6. En ligne : http://marges.revues.org/64 1

Stanislavski, K. (1949). La construction du personnage. (Traduit par Elisabeth Janvier),
Paris, France : Pygmalion.

Stanislavski, K. (1936). La formation de l’acteur. (Traduit par Elisabeth Janvier), Paris,
France : Payot.

Trembaly, L. (1993). Le crdne des thédtres. Essais sur les corps de [’acteur. Montréal,
Canada : Leméac.

Ubersfeld, A. (1981). L’école du spectateur. Lire le thédtre 2. France, Paris : Editions
sociales.

Varela, F., Thompson, E., Rosch, E. (1993). L inscription corporelle de [’esprit. Sciences
cognitives et expérience humaine. Paris, France : Seuil.

Vermersch, P. (1989). Expliciter I’experience. Dans Jobert, dir. Apprendre par I’expérience.
Education permanente, 100/101, 123-132.

Vermersch, P. (1994). L'entretien d'explicitation.France, Paris : ESF
Vigeant, L. (1989). La lecture du spectacle thédtral. Laval, Canada: Mondia

Villeneuve, L. (2014). Enseigner une « gymnastique d’ouverture a 1’autre » : pour la
transmission d’un art vivant. L ’Annuaire thédtral, 55, 59-72.

99


http://marges.revues.org/641

CERTIFICATION ETHIQUE

Ce mémoire a fait I’objet d’une certification éthique auprés du CER-UQAC.

Le numéro du certificat est 2020-239.



	RÉSUMÉ
	LISTE DES FIGURES
	DÉDICACE
	REMERCIEMENTS
	INTRODUCTION
	CHAPITRE 1
	PROBLÉMATISATION
	1.1 Mise en contexte
	1.2 Éléments de la problématique
	1.2.1 L’étudiant, l’étudiante en soi et l’autre d’elle-même
	1.2.2 Le personnage théâtral
	1.2.3 Le partenaire de jeu
	1.2.4 L’enseignant, l’enseignante
	1.2.5 L’auditoire
	1.3.1 Questions de recherche
	1.3.2 Objectifs de recherche


	CHAPITRE 2
	CADRE CONCEPTUEL
	2.1 Présentation des concepts
	2.1.1 L’expérience
	2.1.2 La corporéité
	2.1.3 La création
	2.1.4 La transformation
	2.1.5 L’altérité


	CHAPITRE 3
	METHODOLOGIE, COLLECTE ET ANALYSE
	3.1 Fondements épistémologiques
	3.1.1 Phénoménologie

	3.2 Collecte de données : l’entretien d’explicitation
	3.2.2  Les participantes et les participants

	3.3 Analyse en mode écriture

	CHAPITRE 4
	L’ADVENUE DE L’AUTRE DE SOI-MÊME
	4.1 Exprime-toi, je t’écoute
	4.2 Prendre le temps

	CONCLUSION
	LISTE DE RÉFÉRENCES
	CERTIFICATION ÉTHIQUE

