
 



 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

L’ADVENUE DE SOI 

L'ALTERITE COMME TRANSFORMATION DE SOI PAR L'EXPERIENCE DE 

LA CREATION THEATRALE AU COLLEGIAL 

 

 

 
par Potvin, Jean 

 
 
 
 
 
 
 
 

Mémoire présenté à 

l’Université du Québec à Chicoutimi 

en vue de l’obtention du grade de Maître ès art (M.A.) 

en Sciences de l’éducation 

Québec, Canada © Jean Potvin, 2025 

 



 
 

 
 
 



 

RÉSUMÉ 
 
 
 
Ce mémoire explore comment l’étudiant, l’étudiante pendant son parcours en théâtre au 
collégial se transforme par l’altérité - l’interaction avec son et sa collègue de classe, son 
propre individu, son enseignant, le personnage à incarner et le public - afin de laisser advenir 
un autre de lui-même, une autre d’elle-même. L’approche méthodologique est post-
qualitative. Des données par la méthode de l’entretien d’explicitation sont relevées chez dix 
étudiantes et étudiants pour constater par l’analyse en mode écriture que cette advenue est un 
processus s’établissant sur une période longue et se concrétisant par la prise de conscience 
que procure les entretiens d’explicitation. 

 

 
 
 
  



 
 

RÉSUMÉ ............................................................................................................................... ii 
LISTE DES FIGURES ........................................................................................................... v 
DÉDICACE ........................................................................................................................... vi 
REMERCIEMENTS ............................................................................................................ vii 
AVERTISSEMENT AUX LECTEURS, AUX LECTRICES…………………………….viii 
INTRODUCTION .................................................................................................................. 2 
CHAPITRE 1 - PROBLÉMATISATION ............................................................................ 11 

1.1 Mise en contexte .......................................................................................................... 11 
1.2 Éléments de la problématique ..................................................................................... 16 

1.2.1 L’étudiant, l’étudiante en soi et l’autre d’elle-même ........................................ 18 
1.2.2 Le personnage théâtral ...................................................................................... 23 
1.2.3 Le partenaire de jeu ........................................................................................... 26 
1.2.4 L’enseignant, l'enseignante ............................................................................... 28 
1.2.5L'auditoire  ............................................................................................................. 29 

1.3 Le problème de recherche ........................................................................................... 31 
1.3.1 Questions de recherche ..................................................................................... 36 
1.3.2 Objectifs de recherche ...................................................................................... 36 

CHAPITRE 2 - CADRE CONCEPTUEL ............................................................................ 37 
2.1 Présentation des concepts ............................................................................................ 37 

2.1.1     L’expérience ...................................................................................................... 39 
2.1.2 La corporéité ..................................................................................................... 45 
2.1.3 La création ........................................................................................................ 51 
2.1.4 La transformation .............................................................................................. 55 
2.1.5 L’altérité ............................................................................................................ 58 

CHAPITRE 3 - METHODOLOGIE, COLLECTE ET ANALYSE ..................................... 63 
3.1  Fondements épistémologiques .................................................................................... 63 

3.1.1     Phénoménologie ................................................................................................ 64 
3.2  Collecte de données : l’entretien d’explicitation ........................................................ 65 

3.2.2  Les participantes et les participants ................................................................. 68 
3.3 Analyse en mode écriture ............................................................................................ 70 

CHAPITRE 4 - L’ADVENUE DE L’AUTRE DE SOI-MÊME .......................................... 72 
4.1  Exprime-toi, je t’écoute .............................................................................................. 72 
4.2  Prendre le temps ......................................................................................................... 87 

CONCLUSION ..................................................................................................................... 90 



 
 

LISTE DE RÉFÉRENCES ................................................................................................... 95 
CERTIFICATION ÉTHIQUE ............................................................................................ 100 
 



 

LISTE DES FIGURES 
 
 
 
FIGURE 1 Dynamique relationnelle de l'étudiant, étudiante en expérience théâtrale au 

collégial  
 
FIGURE 2 Dynamique relationnelle de l’advenue de l’autre de lui-même, d’elle-même 
  



 
 

DÉDICACE 
 
 
 
Aux participantes, participants de cette recherche qui m’ont permis de trouver réponses à 
mes questions de recherches. 
 
À mes étudiantes et étudiants de tout temps que me réactualisent dans mon enseignement. 
 
À Christine, celle qui me donne de l’avance, mon flex, ma courbe, mon advenue 
dans mon enseignement, dans ma vie. 
 



 
 

REMERCIEMENTS 
 
 
 
Merci, Sandra Coulombe, pour avoir établi la rencontre avec Sylvie Morais. Tu as su 
reconnaitre que cette chercheure-créatrice allait faire raisonner mes questions de recherche. 
 
Merci, Sylvie Morais, de me paver des chemins que j’emprunte. 
 
Merci, Christine Tremblay, de m’avoir poussé à transformer en maitrise ce que j’enseigne. 
 
Merci, Alix et Théa, de me permettent de prendre avec vous du temps de qualité en vous 
reconduisant à vos nombreuses activités sportives que vous pratiquez pendant que je me 
penche sur mes questions de recherche. 
 
Merci, Josée Allaire, de m’attraper à la volée pour me garder avec bienveillance dans le cadre 
administratif. Vous êtes la quatrième étoile, celle qui permet aux autres de briller. 
 
Merci, Michelle Lessard, de mettre de l’ordre dans mon document, m’évitant de lui asséner 
des coups de karaté. C’est vraiment agréable de travailler avec toi. 
 
Merci mes étudiantes et étudiants ayant participé à la collecte de données. Vous avez repris 
votre formation pour la poursuivre en la comprenant un peu mieux par un entretien 
d’explicitation, en me l’explicitant afin que je comprenne à mon tour comment j’enseigne, 
et, surtout, comment vous êtes advenues, à quel point vous êtes généreuses, généreux.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

AVERTISSEMENT AUX LECTEURS, AUX LECTRICES 
 
 
Je tiens à souligner d’entrée de jeu que ce mémoire est rédigé au je, tout en prenant à plusieurs 

reprises des formules littéraires.  Nullement aura été mon intention de transgresser les règles 

de la rédaction scientifique par l’investissement des figures du discours expressif que vous 

rencontrerez à outrance tout au long de l’étude qui suit. Le but ultime était bien d’harmoniser 

le discours de cette étude avec l’analyse en mode écriture qui consiste à laisser advenir du 

sens justement par l’écriture. Ce qui entre en cohérence également avec le cadre théorique 

annoncé, soit une approche énactive de création de sens (sensemaking). Qui plus est, cette 

étude, bien que déposée au Département des sciences de l’éducation, a été réalisée dans un 

contexte des arts et des lettres, qui ne prétendent plus être des sciences exactes, mais sont 

davantage tournées vers des épistémologies qualitatives et post-qualitatives (Paquin, 2020).



 

INTRODUCTION 
 

 

J’enseigne en littérature au collégial depuis 28 ans, en jeu dramatique depuis 16. J’ai 

pratiqué le théâtre avant de me former en littérature. Étudier en littérature consistait à me 

donner une expérience culturelle pour mieux asseoir ma pratique théâtrale. Apporter de la 

culture à ma pratique du théâtre. 

 

Dès ma première année, la rencontre du poète enseignant Jacques Brault a été 

déterminante dans ma vie ; écouter M. Brault discourir sur des textes littéraires m’a insufflé 

le feu de l’enseignement : vivre un métier dans le domaine des arts avec des étudiantes, des 

étudiants pour le demeurer, étudiant. 

 

Quand tout autour en 1990 nous parlait de sémiotique, de structuralisme, de 

socioconstructivisme, voulant faire passer le cercle de la littérature dans le carré de la science, 

Jacques Brault nous amenait dans la phrase de Flaubert, le vers de Baudelaire, les mots de 

Colette dans une délicieuse rencontre de l’en dessous admirable. Jacques Brault me 

permettait de laisser advenir un autre de moi-même. 

 

Après ma formation littéraire, je suis retourné à la pratique théâtrale, le temps d’une 

production qui s’est achevée en même temps que la rentrée collégiale de la session automne 

où une opportunité d’enseignement de la littérature s’est ouverte. La pratique théâtrale, on le 

sait, apporte avec elle un lot de factures impayées. Alors, un remplacement de quatre 



2 

semaines en enseignement de la littérature était le bienvenu. Un remplacement qui s’est 

converti en poste permanent 10 ans plus tard. Le meilleur restait à venir, l’année suivante, où 

une ouverture sur l’enseignement du jeu dramatique dans le même établissement collégial 

s’est présentée. Une expérience de pratique théâtrale venait me prendre dans un mouvement 

circulaire de l’enseignement de la littérature pour continuer en spirale vers l’enseignement 

du théâtre.  J’avais bien pratiqué le théâtre d’une part et, d’autre part, l’enseignement de la 

littérature. Mais pour l’enseignement du jeu dramatique, mon compteur se chiffrait à zéro.  

 

Commencer à enseigner la littérature ne m’avait pas particulièrement posé problème. 

En littérature, il y a le texte qui parle par lui-même. Puis l’étudiant, l’étudiante qui parle sur 

le texte. En jeu dramatique, il y a l’étudiant, l’étudiante en face du théâtre qui, lui, demeure 

muet tant que l’étudiant, l’étudiante ne l’a pas mis en action. Oui, il y a le texte théâtral sur 

lequel on peut parler, lequel on peut pasticher, mais cela reste littérature. Le texte théâtral 

n’est pas encore théâtre. Le théâtre débute par un corps en exhibition dans un espace. C’est 

là le corps qui joue. C’est là que point le jeu dramatique. Si je savais comment m’exhiber par 

le jeu dramatique dans un espace, amener cette exhibition de l’étudiant, l’étudiante dans 

l’espace me demeurait inconnu. Comment faire pour que ces deux entités – je n’en voyais 

que deux à ce moment ! deux arbres qui m’empêchaient de voir la forêt, j’y reviendrai – 

comment faire pour que ces deux entités, l’espace et l’étudiant, l’étudiante fusionnent pour 

que se dessine le théâtre ? J’ai convoqué deux avenues de l’expérience théâtrale pour 

démarrer une pratique de l’enseignement du jeu dramatique. D’abord, la première avenue, 

l’expérience qui s’acquiert par l’action, par le cumul de nos actions et de nos sens qui 

s’épaissit de réussites, d’échecs, de découvertes et de tout ce qui s’inscrit dans notre corps 

qui se rappelle immédiatement pendant que la conscience prend des détours et, ensuite, la 



3 
 

seconde avenue, celle de l’expérience qu’on recueille chez les autres par leurs discours, leurs 

enseignements. L’expérience des ainés. À tout le moins, l’enseignement de ceux qui sont 

passés par là et en rendent compte par des écrits. Certes, au fil du temps, j’irai me former 

auprès de ceux qui pratiquent le théâtre et en professent leur enseignement, ce qui fait 

acquérir simultanément les deux avenues de l’expérience théâtrale dont je parle ici mais je 

n’en étais pas encore là devant ma première classe. J’en reviens à cette première avenue de 

mon expérience théâtrale, nourrie par ces personnages que j’avais incarnés ou qui m’avaient 

incarné, ce qui n’est toujours pas clair dans ma réflexion, ce qui l’est et qui l’était déjà à 

l’orée de ma pratique enseignante, était que je m’étais trouvé dans une posture similaire à 

celle dans laquelle allaient évoluer mes étudiantes, mes étudiants. J’avais déjà connu ce 

chemin à parcourir pour se rendre au personnage, en partageant l’intimité de collègues de jeu 

et d’un directeur, d’une directrice de jeu, qui aboutissait à un spectateur, ou plutôt j’en avais 

l’expérience, pas la connaissance, j’avais parcouru le chemin sans en avoir pris conscience, 

ce n’était donc qu’une intuition. On a d’ailleurs écrit sur ce sujet de l’expérience artistique, 

qui permet de nous former seulement après qu’il y eut prise de conscience (Morais, 2012). 

Ce n’est pas la pratique artistique en soi qui permet de nous créer mais la conscience qu’on 

développe de cette pratique comme construction de notre individu. On peut créer à l’infini 

sans prendre conscience de notre propre création. C’est tout récemment que j’ai pris 

conscience que ma pratique du jeu dramatique m’avait fait cheminer. N’empêche que cette 

pratique était inscrite dans mon corps et que je pouvais y avoir recours comme on a recours 

à la marche pour se rendre d’un point A à un point B.  Pourtant, je craignais ou ne savais 

mettre un pas devant l’autre comme le nouveau-né. Je me sentais plus en sécurité avec la 

seconde avenue inscrite dans la littérature de l’enseignement du théâtre. Une avenue 

rationnelle développée par des exercices, des notions, une pédagogie du jeu dramatique. Je 



4 
 

n’avais qu’à mettre en ordre les enseignements pour me rendre à l’évidence que tout doit 

débuter par l’apprivoisement de l’autre en tant que partenaire de jeu, développer une 

confiance entre les partenaires. 

 

J’orientais donc les premières séances par des ateliers visant à effacer des écrans entre 

ces partenaires, voire des murs pour certains, certaines, par des ateliers qui ont fait et font 

toujours le tour du monde de l’enseignement théâtral : la machine infernale, la bouteille ivre, 

la statue… Un cheminement que je croyais à tort instantané pour instaurer la confiance dans 

les partenaires de jeu, permettant de se laisser choir par dernière sans retenu avec la certitude 

qu’on sera ramené à l’horizontal sans heurts.  Il faut du temps pour en arriver là. Du temps 

entre soi et les autres, croyais-je. C’est ce que ces jeux permettent, de passer du temps entre 

soi et les autres afin de laisser tomber des masques, des inhibitions, mais pas une confiance 

en autrui.  Je ne savais toujours pas que c’est du temps entre soi et soi-même qu’il faut a priori 

pour installer cette confiance en son partenaire de jeu. Quelques minutes seulement suffisent 

pour sentir, saisir qu’on peut ou non se laisser choir sur son partenaire de jeu, y déposer sa 

colère, son amour, sa querelle, tout ce par quoi un personnage peut passer en s’appuyant sur 

l’autre pour le faire advenir devant un spectateur. C’est dire que ces ateliers éducatifs si 

efficaces soient-ils demeurent superficiels et peuvent au mieux installer une chimie de groupe 

entre les partenaires sans nécessairement tisser une confiance entre eux. Il me fallait chercher 

ailleurs. 

 

Quand on cherche vous savez on parvient parfois par trouver mais on trouve aussi 

parfois sans chercher, c’est ce qui s’est produit dans la seconde phase du cours où les 

étudiants, étudiantes en sous-groupe (qui peut être un duo, voire un solo) mettent en œuvre 



5 
 

un projet qu’ils conceptualisent elles-mêmes sous ma supervision. Deux étudiantes qui 

avaient arrêté leur choix sur un extrait de Le chemin des passes dangereuses de Michel-Marc 

Bouchard me demandent en cours de création de les rejoindre et de les assister tout au long 

du processus. Les rejoindre signifie pour elles de participer à leur création en tant que 

directeur d’acteur, metteur en scène, rôle qui m’allume au plus haut point mais qui ne relève 

pas de mes responsabilités d’enseignant. Ces responsabilités consistent à accompagner le 

processus créatif en amenant l’étudiant à réfléchir sa mise en œuvre par le langage théâtral 

afin de s’ouvrir des chemins qui aboutiront à l’œuvre elle-même. C’est le danger qui guette 

tout enseignant, enseignante en théâtre : faire sienne l’œuvre qui devrait être celle de ses 

étudiantes, de ses étudiants, ce sur quoi s’est entre autres penchée Monique Hamel (2015) 

dans ses derniers travaux sur l’enseignement du théâtre en se demandant à qui profite la 

finalité du projet de création dans le cadre éducatif, notamment lorsqu’il y a représentation 

devant public. Lorsqu’on convie parents et amis à assister à l’œuvre finale de ses propres 

étudiantes, étudiants, c’est aussi notre amour propre qui est exposé et on craint comme 

enseignant, enseignante qu’il soit embaumé, incinéré. Pourtant, ces responsabilités 

éducatives impliquent de donner une note non pas à l’œuvre représentée devant public, mais 

au processus de création. Vous comprenez l’absurdité ici : en participant au processus de 

création l’enseignant, l’enseignante doit lui aussi s’évaluer ! J’aurais eu à me donner une note 

! Il me fallait donc trouver une posture me permettant d’enseigner aux étudiantes à se mettre 

en œuvre, à avancer vers leur personnage tout en comprenant comment ils doivent s’y prendre 

puis à trouver ce personnage par elles-mêmes. Si à la fin du processus ils me présentent 

comme metteur en scène aux parents et amis venus les voir, j’ai échoué. Bien que leur œuvre 

soit réussie au plus haut point, j’ai échoué. S’ils me présentent comme leur enseignant, j’ai 

réussi. Bien que leur œuvre soit un navet au plus haut point, j’ai réussi. En supposant que le 



6 
 

processus de création, lui, a réussi, a réussi à éduquer l’étudiant, l’étudiante, l’élever, la faire 

advenir.  Enfin, il ne s’agit pas d’évaluer si l’œuvre est recevable esthétiquement, cela est du 

domaine de la pratique professionnelle. Il s’agit d’éduquer l’étudiant, l’étudiante à poursuivre 

un processus créateur et à le mener à terme, à se mener devant lui. 

 

C’est cette posture qui m’a été permis de développer avec ces deux étudiantes, par leur 

projet de mise en œuvre d’un extrait de Le chemin des passes dangereuses. Posture que je 

développais, tel que mentionné plus tôt, sans en avoir trop conscience, ayant trop à faire avec 

l’écran, les murs que devaient effacer ces deux étudiantes affairées devant moi à créer deux 

personnages, deux personnages frères de sang bien que diamétralement opposés par leur 

culture, leurs valeurs, leur orientation sexuelle et unis par un lien familial qui les amène à 

s’entrechoquer. Deux frères qui tout au long de l’extrait s’invectivent de remords, par des 

évènements du passé, des absences, des refus de compréhension, d’altérité, qui ont à se 

reprocher d’être ce qu’ils sont, ce qu’ils étaient et ce qu’ils deviennent, qui ont à se colleter, 

tout cela dans l’invocation de leur fraternité.  

 

Nous nous retrouvons trois : deux étudiantes, un enseignant, dans un espace théâtral 

qu’il est convenu de nommer une boite noire, noir, sans fenêtre, une scène à peine surélevée 

par rapport au parterre où je suis assis la majorité du temps, en retrait, à m’observer moi-

même comme enseignant pour savoir comment intervenir, à m’observer dans mon passé de 

comédien à travers ses étudiantes mettant en œuvre cet extrait du texte de Michel-Marc 

Bouchard qui tient sur une effervescence de sentiments passant par des corps qui se révulsent 

de tendresse dans des coups à bout portant. Je n’avais pas le temps de me demander comment 

amener ces deux étudiantes à se laisser choir l’une sur l’autre subséquemment en se ruant de 



7 
 

coups et de tendresse fratricides. J’avais à le faire. Elles de même, me semble-t-il aujourd’hui.  

Jamais elles n’hésitaient à franchir leur intimité pour s’embrasser ou se rejeter. Elles jouaient 

comme des professionnelles puisant dans leur boite à outils pour en retirer ce dont elles 

avaient besoin afin d’accomplir leur travail d’actrice. Or, elles n’étaient pas actrices, ni même 

actrices en devenir, mais des étudiantes inscrites dans un programme pré-universitaire où 

elles avaient à apprendre à apprendre, acquérir un fond culturel et, ce qui m’est cher, 

construire leur individu.  

 

Si ces deux étudiantes sont parvenues si rapidement à la complicité essentielle du jeu 

dramatique, c’est peut-être que ce cheminement avait été parcouru avant leur entrée dans leur 

processus de création, puisque le cheminement de la complicité fait intégralement partie du 

processus de création. Ce n’est certes pas seulement à l’aide des ateliers du type de la machine 

infernale qu’elles y sont parvenues.  Peut-être était-ce l’opportunité laissée à ses deux 

étudiantes de se sentir à l’aise dans leur espace de création et d’établir une communication 

de confiance avec leur enseignant.  Francine Chaîné, enseignante et chercheure en 

enseignement du théâtre, l’a démontré dans ses premiers travaux. L’enseignant, l’ 

enseignante participe à cette rencontre par ses enseignements, ses rétroactions, ses 

questionnements qui consistent à créer un terrain propice à l’altérité de l’individu dans un 

climat « […] relati[f] à la détente et [à] une certaine légèreté afin de favoriser l’écoute et une 

complicité entre les joueurs ainsi qu’une ouverture sur le jeu » ce pourquoi cet espace « […] 

se transforme à la fois en espace de jeu ou en espace d’enseignement. » (Chaîné, 1994, p.55). 

J’ai l’intuition que c’est là que la confiance entre elles s’est installée, puis allait leur permettre 

de jouer à l’aise corps à corps dans un espace conviant à l’intimité dont parle Chaîné, et leur 

enseignant suffisamment en retrait puis s’approchant d’elles pour s’immiscer dans leur corps 



8 
 

à corps sans autre souci que de diriger leur jeu qui consistait, pour cet extrait de Le chemin 

des passes dangereuses, à incarner l’abolition de la distance entre deux frères ayant évolué 

dans deux mondes s’éloignant d’autant plus que ces deux espaces les opposaient. 

 

J’ajouterais dans l’équation Victor et Ambroise, les deux personnages fictifs de Le 

chemin des passes dangereuses sur lequel reposait le processus créatif, qui ont possiblement 

permis à ces deux étudiantes d’abolir leur inhibition pour couler l’une sur l’autre puis se 

frapper l’une contre l’autre.  C’est dire que ces personnages fictifs, faut-il le souligner, ont 

permis à deux étudiantes de cheminer chacune vers une version d’elle-même évoluée. Elles 

ont construit leur individu à partir de deux personnages dramatiques. 

 

Lorsque le personnage nait de l’étudiant, l’étudiante, cette dernière doit être consciente 

des deux entités en elle : elle-même comme étudiante, et le personnage qui vit de ce que 

celle-là lui insuffle. L’étudiant, l’étudiante emprunte ce mouvement de construction de 

l’individu par la création théâtrale lorsque son personnage l’amène à adopter, l’espace du 

temps de la création, ses sentiments, ses bonheurs, ses inquiétudes, ses amours, ses désirs, 

ses sangs et ses eaux, bref, sa vision du monde qui est rarement définie mais elle aussi en 

mouvement comme la sienne, comme celle de Max qui se transforme silencieusement au fil 

des scènes de Désordre public, pièce d’Évelyne de la Chenelière. 

 

L’étudiant, l’étudiante adoptera-t-il la vision de son personnage ? Doit-il adopter cette 

vision ? Questions veines. L’étudiant, l’étudiante prend conscience de la vie par l’art, nourrit 

sa vision, ses bonheurs, ses inquiétudes, ses amours… puis les possède, un peu mieux. 

Ultimement, elle construit son individu, si après coup, on l’amène à en prendre conscience. 



9 
 

Là, c’est le travail d’entretien d’explicitation comme mode de conscientisation du processus 

créateur qui prend le relais de l’enseignant, l’ enseignante pour ramener l’étudiant à soi. 

 

Si le théâtre étudiant se joue avec l’autre, des autres, il se joue avant tout avec soi, 

puisque pour jouer avec l’autre, établir un lien de confiance avec l’autre, c’est sans aucun 

doute du temps avec soi qu’il faut, parcourir l’espace entre soi et soi-même. Le jeu 

dramatique en formation collégiale peut permettre ce parcours vers l’autre de soi-même. 

Quelle situation créer pour favoriser ce cheminement ? Pour répondre à cette question, il me 

faut retourner sur les lieux de ces situations d’enseignement du jeu dramatique avec mes 

étudiants pour prendre conscience du cheminement de cette advenue de l’autre. 

 

C’est là l’introduction de mon sujet de recherche qui m’amène à m’intéresser à 

comment l’étudiant, l’étudiante compose avec l’altérité. Les différentes altérités : les 

partenaires de jeu (différents en eux-mêmes, différentes en elles-mêmes) ayant de plus 

chacun leur personnage, l’enseignant, l’ enseignante, l’auditoire, son propre personnage, et 

elle-même, lui-même au tout début du processus de création puis lui-même à la fin de ce 

processus où ce dernier lui apparaitra comme un autre de lui-même. Finalement, c’est cette 

advenue de l’autre de lui-même qui m’intéressera. Il me sera permis d’étudier comment 

l’étudiant, l’étudiante compose avec l’altérité, comment elle y résiste et qu’en advient-il. 

 

Dans le chapitre 1, je pose la problématique en débutant par la mise en contexte 

pédagogique afin d’expliquer les enjeux de la compétence du cours dans lequel les 

participantes, participants ont développé une pratique théâtrale. Ensuite, j’y expose les 

éléments de la problématique en regard de réflexions et de recherches de chercheures et 



10 
 

chercheurs qui se sont penchées sur des problématiques peu ou prou similaires à celle que je 

poursuis pour constater qu’une seule chercheure s’est intéressée à la pratique théâtrale au 

niveau collégial. Enfin, à la fin de ce chapitre, je pose le problème de recherche. Dans le 

chapitre 2, j’élaborerai sur les cinq concepts qui me permettront de discuter des données 

recueillies : l’expérience, la corporéité, la création, la transformation et l’altérité. Dans le 

chapitre 3, j’y expose la méthodologie empruntée pour la collecte de données, effectuée par 

l’entretien d’explicitation de Pierre Vermersch (1994) et son traitement par l’analyse en mode 

écriture (Paillé et Mucchielli, 2012). Enfin, dans le chapitre 4, je procède à cette analyse en 

mode écriture afin de faire écho à mes questions de recherche. 

 



 

CHAPITRE 1 
PROBLÉMATISATION 

 

 

Dans ce chapitre, il sera question d’expliquer d’entrée de jeu le contexte pédagogique 

dans lequel l’étudiant, l’étudiante effectue sa pratique théâtrale où l’individu est sollicité par 

une dynamique de cinq relations avec lesquelles il compose dans son cours Techniques de 

création théâtrales. Cette contextualisation sera développée en y faisant poindre les cinq 

concepts qui seront à leur tour exposés dans le chapitre suivant, et ce, dans le but de poser le 

problème de recherche. 

  

1.1 Mise en contexte 
 

À l’issue de leur cours de théâtre, qui s’achève avec la représentation de fin de session, 

les étudiants, les étudiantes sortent grandies de la scène lorsque de la salle elles reçoivent les 

félicitations de leurs parents, amis, enseignantes, conseillers pédagogiques et directrices 

venues les encourager. Elles se seront certes transformées tout au cours de la session même 

si c’est au sortir de la représentation et quelque temps après que leur enseignant constate 

qu’elles sont plus confiantes en elles, entre elles et dans le monde. Au lendemain de cette 

représentation, l’enseignant mesure l’atteinte des objectifs, l’investissement des 

compétences, la disposition des attitudes par des A, des B… ou des pourcentages. Il mesure 

l’atteinte en degrés de réalisation par des grilles d’évaluation dressées selon les devis 

ministériels qui visent le développement de l’individu et de sa personne par des savoirs de 

tout acabit, tels que l’illustre le libellé des buts du programme collégial Arts, lettres et 



12 

communication (ministère de l’Enseignement supérieur, de la Recherche, de la Science et de 

la Technologie, 2013, p. 9) qui se lit ainsi : 

• Exploiter des connaissances générales et des éléments de culture  

• Exploiter des savoirs disciplinaires de base en vue d’une orientation 

universitaire  

• Utiliser des méthodes de recherche et les technologies de l’information  

• Exercer sa créativité  

• Communiquer clairement et correctement en français et comprendre des 

textes anglais  

• Démontrer des attitudes et des comportements favorisant son 

développement personnel, social et scolaire. 

  

On ne fera pas ici l’examen de la part de chacun des savoirs de ces six buts, sachant 

que l’étudiant, l’étudiante fait appel à des types de savoirs pour réaliser une tâche, quelle 

qu’en soit la complexité. On retiendra que par les buts de ce programme collégial l’étudiant, 

l’étudiante est formée selon la triple orientation qu’a expliquée Michel Fabre (1994) : 

1. Transmettre des connaissances comme l’instruction ; 

2. Modeler la personnalité entière ; 

3. Intégrer le savoir à la pratique, à la vie. 

 

La fin d’un cours de théâtre, spécifiquement celui qui sera le cadre de l’objet de cette 

étude, soit Techniques de création théâtrales offert aux étudiantes, étudiants du cégep au 

programme Arts, lettres et communication, est marquée par la représentation de fin de 



13 

session, ai-je dit plus haut. Ensuite, l’enseignant évalue le niveau de formation atteint par 

l’étudiant, l’étudiante. Il juge de la mise en œuvre des savoirs dans le projet de création et 

son processus. C’est vers cette évaluation que conduit tout au cours de la session 

l’enseignement de la compétence Exploiter des techniques théâtrales ou des procédés 

théâtraux dans une perspective de création dans ce programme préuniversitaire, Arts, lettres 

et communication, qui amène l’étudiant, l’étudiante à développer des attitudes 

(l’autocritique, l’écoute, l’éthique, la maitrise de soi, l’ouverture d’esprit…), des habiletés 

(l’analyse, la communication, la dextérité, l’organisation…) et bien sûr des techniques de 

création théâtrales éprouvant le corps même de l’étudiant, l’étudiante, (la projection de la 

voix, la diction, la posture, les composantes d’un personnage de théâtre, le jeu dramatique, 

la mnémotechnie…) et sa créativité (mise en scène, scénographie, environnement sonore…). 

Il va sans dire que l’atteinte de cette compétence préuniversitaire participe au cheminement 

de l’étudiant, l’étudiante vers un programme universitaire où celui-ci poursuivra son 

développement académique et individuel peu ou prou soucieux de ses apprentissages 

antérieurs. L’expérience de la création théâtrale aura contribué à lui rendre accessible le 

niveau d’études universitaires1 et sans doute aura-t-elle également contribué au 

développement de son individu. Qu’en est-il de sa personne et de l’autre de lui-même, d’elle-

même qu’elle devient dans le temps et l’espace (Ricœur, 1990) ?  Comment s’est accrue sa 

corporéité? Comment sa créativité et son corps lui ont permis d’accroitre ses relations 

interpersonnelles et plus largement son rapport au monde? Cette formation n’intéresse pas 

 
1 Au collégial, la formation préuniversitaire a pour objectif de fournir à l’étudiant les connaissances et les 
habiletés nécessaires à la poursuite d’études de premier cycle à l’université. Dans le cadre de son parcours 
collégial, l’étudiant apprend également à être autonome, à faire preuve d’une maturité et d’une ouverture sur 
le monde qui lui seront utiles quel que soit le programme universitaire choisi. C.f. 
http://www.fedecegeps.qc.ca/cegeps/formation-pre-universitaire/ 



14 

les évaluations, les relevés de notes, portfolios ou autres curriculums2. Pourtant, souligne 

explicitement Michel Fabre, « la formation implique une transformation de la personne dans 

ses multiples aspects cognitifs, affectifs et sociaux et par rapport à des apprentissages de 

savoirs, savoir-faire et savoir-être » (Fabre, 1994, p. 31). 

 

En complémentarité à la formation qui opère une transformation chez l’étudiant,  

l’étudiante, l’expérience artistique prolonge cette transformation dans la  pratique de soi  où 

l’étudiant fait appel à ce qu’elle sait, sait faire et sait être en plus d’interpeler ce qu’elle est, 

ce qu’elle était et ce qu’elle devient (Foucault, 1984, Morais, 2012). 

 

L’étude de Fortin, S., & al. (2016) portant sur le développement et l’acquisition de 

compétences dans des situations-problèmes de création en enseignement montre comment la 

pratique artistique, notamment dans un contexte pédagogique, interpelle autant les savoirs 

que les expériences personnelles de l’étudiant, l’étudiante.  Elle investit ce qu’elle est, ce qui 

l’a faite jusqu’ici dans un projet qui requiert de nouveaux savoirs, savoir-faire et savoir-être 

qui sont évalués, certes, sans considération toutefois de l’apport de la transformation de la 

personne, ce qui dans un contexte de formation générale m’apparait indispensable, 

considérant, comme Dubet, que l’étudiant, l’étudiante se « […] construi[t] [elle-même] en 

fabriquant [son] expérience scolaire» (Dubet, 2012, p. 2). 

 

Hélène Beauchamp (1992) a présenté une étude en ce sens concernant la pratique de 

la création théâtrale en rendant compte « […] des démarches de l’équipe de recherche 

 
2 Définition de curriculum vitae tirée de Le Grand Robert de la langue française (2025): «Ensemble des 
indications relatives à l’état civil, aux capacités, aux diplômes et aux activités passées d’une personne». 



15 

Jeunesse en Scène dont l’objectif était d’examiner les rapports entre le théâtre en tant qu’art 

de la scène et l’adolescence comme moment de vie. » (Beauchamp, 1992, p. V).  Beauchamp 

prend appui d’entrée de jeu sur l’Avis au ministre de l’Éducation présenté par le Conseil 

supérieur de l’éducation publié dans le document L’éducation artistique à l’école (1988) :  

 
La meilleure façon de prendre la mesure du pouvoir de 
l’imagination est de la confronter avec des matériaux, que ce soit 
des mots, des couleurs, des sons ou des gestes. Pratiquer un art, 
vivre l’expérience artistique, c’est faire l’expérience la plus 
profonde, dans sa conscience et dans son être, du mouvement 
même de l’imaginaire ouvrant sur le monde.  (Beauchamp, 1992, 
p.4) 

 

Dans une étude similaire où les participants, participantes dans ce cas sont des artistes 

plasticiennes adultes, Sylvie Morais (2012) cherche à comprendre comment la pratique de 

l’artistique construit réciproquement l’individu, en ce sens que l’artiste crée une œuvre et par 

cette activité de création et de pratique de soi se trouve dans l’expérience où il se découvre 

et s’épanouit jusqu’à se construire : « […] la pratique artistique est l’expérience formatrice 

par excellence. Son mode d’expérimentation particulier appelle l’artiste à faire en même 

temps l’expérience de la cohérence de sa pratique artistique et l’expérience de la cohérence 

de sa personnalité. » (Morais, 2012, p.42) 

 

Dans le même esprit, Cauchon-Roy (1981), comédienne par formation et par envie, a 

mené une enquête sur la création collective développée dans les années quatre-vingt tant par 

des troupes professionnelles (Sang-Neuf, Parminou) que par des troupes de théâtre amateur 

(Groupe CLSC-Longueuil-est, Coop Hochelaga-Maisonneuve). Elle a d’ailleurs œuvré au 

sein de ces dernières pour constater qu’à travers cet atelier, elle a appris «  la confiance, le 



16 

plaisir et le courage. Encore une autre expérience de création qui aura dépassé la simple 

activité théâtrale » (p. 128), conclut-elle.  

 

Pour en revenir au milieu scolaire, Monique Hamel (2015) y a cherché à comprendre 

comment le transfert d’apprentissages développés lors d’une création théâtrale influe chez 

l’étudiant, l’étudiante et plus tard dans sa vie adulte, notamment dans ses relations familiale, 

scolaire, sociale, culturelle ou professionnelle et dans quel contexte. Son étude montre 

comment l’expérience théâtrale amène l’étudiant à se situer comme individu dans un monde 

qu’il comprendra mieux et à se conscientiser sur sa personne en relation avec l’autre dans ce 

monde auquel il appartient (Hamel, 2015). C’est indubitable, la formation scolaire et 

l’expérience artistique, notamment théâtrale pour la présente étude, transforment l’étudiant, 

l’étudiante par et dans un processus qui se produit sur une période de temps, dans un espace 

et des relations interpersonnelles. 

 

1.2 Éléments de la problématique  
 

Afin de mieux comprendre comment l’étudiant, l’étudiante se transforme par 

l’expérience théâtrale, il serait pertinent d’analyser la dynamique de cinq relations qui 

impliquent l’étudiant, l’étudiante en soi : 

1. vers elle-même 

2. vers son, sa partenaire de jeu 

3. vers le personnage scénique 

4. vers son enseignant, enseignante 

5. vers l’auditoire. 



17 

 

 La dynamique de ces cinq relations qu’entretient l’étudiant, l’étudiante en soi 

pourrait amener à comprendre ce qui aura transformé sa personne à la fin du processus de 

création par l’expérience théâtrale. Au-delà de l’atteinte de compétences académiques 

répondant aux buts de la formation collégiale amenant l’étudiant, l’étudiante à développer 

son autonomie, l’expérience théâtrale lui permet peut-être de s’épanouir dans sa corporéité, 

c’est-à-dire dans ses relations interpersonnelles et son rapport au monde. La dynamique de 

ces cinq relations est illustrée par le schéma de la figure 1 : 

 

 

 

 

 

FIGURE 1 Dynamique relationnelle de l'étudiant, l’étudiante en expérience théâtrale au collégial  

 

L’étudiant
L'étudiante

en soi

Elle-même
Lui-même 

Le 
personnage 

théâtral

L’enseignant
L'enseignante

L'auditoire

Le ou la 
partenaire de 

jeu



18 

1.2.1 L’étudiant, l’étudiante en soi et l’autre d’elle-même 
 

Lorsqu’à sa toute première séance de la rentrée, l’étudiant, l’étudiante prend place 

dans la salle de classe en théâtre, il fait to de go la rencontre de l’étranger avec cet espace 

vide (Brook, 1977) qui deviendra espace théâtral après avoir été espace de rencontres et 

espace pédagogique puis ultimement espace de représentation. L’étudiant, l’étudiante fait la 

rencontre de l’étranger également avec ses partenaires de jeu et son enseignant, son 

enseignante dont la promiscuité n’aura possiblement jamais été autant mise à l’épreuve pour 

devenir partage en toute confiance. Éventuellement, la rencontre de l’étranger, l’étrangère 

s’effectuera de même avec son personnage théâtral ainsi qu’avec l’auditoire, fût-il ses parents 

et amis qu’elle ou qu’il aura elle-même conviés. Ses rencontres avec diverses faces de 

l’étranger la renvoient à elle-même, à sa personne en soi : « Après tout, nous définissons le 

monde comme le non-soi, comme ce qui diffère du soi; mais comment pouvons-nous le faire 

dès l’instant où nous ne disposons plus d’un soi en guise de point de référence? » (Varela, F. 

& al., 1993, p.187). De la sorte, j’appréhende le monde avec ce que je suis et ce que j’en sais, 

je le comprends avec ma somme d’expériences de vie, et si je prends le temps de me 

conscientiser de ce qui me fait, je peux identifier mon point de référence que Ricœur (1990) 

nomme la mêmeté ou identité du caractère, ce qui est et reste le même chez un individu ou 

une personne à travers le temps. C’est par cette mêmeté que je peux reconnaitre l’étranger et 

le définir. En ressentant l’étranger, je me ressens, car je ressens l’étranger qui entre en moi 

ou s’y heurte, violemment ou doucement. Moi et l’autre, deux frontières floues, notamment 

à l’aube de la vingtaine où ma personnalité se remet en question, se cherche – plus activement 

sous cette « lumière » de Huis-Clos. La rencontre de l’étranger permet de me rencontrer, de 

me circonscrire. C’est une rencontre également qui amène l’étudiant, l’étudiante à éprouver 

ce qu’il est en soi et ce qu’il est pour les autres, ce que Dubet (2012, p.13) conceptualise par 



19 

l’identité - donnée par les rôles sociaux, par les habitus, par les attentes des autres - et la 

subjectivation - une identité vécue et perçue comme la propre activité de l’étudiant, 

l’étudiante comme sa propre création.  C’est d’ailleurs un cheminement qu’auront parcouru 

les participantes, les participants de l’étude de Beauchamp (1992). On le constate à la lecture 

des réponses à cette question que la chercheure leur a posée : Avez-vous reçu une formation 

en théâtre ? Les jeunes ont répondu non et plusieurs se sont expliqués en mentionnant ce que 

leur avait apporté l’expérience théâtrale sur le plan humain, sur leur cheminement 

personnel dans leurs relations avec leur partenaire de jeu et leur personnage théâtral. Ces 

jeunes, par l’expérience théâtrale, ont fait l’expérience d’elles-mêmes, d’eux-mêmes, ont 

appris à se connaitre, à se circonscrire dans des relations avec ce qui leur était différent : ils 

perçoivent que chacun, chacune est différent dans ses opinions, dans ses façons de faire et 

dans ses émotions. En jouant un personnage qui ne leur ressemble pas, ils comprennent ce 

que signifie être différent (Beauchamp, 1992) éprouvant par cela même l’altérité. 

 

Si les premières séances du cours de théâtre sont consacrées à former un groupe par 

différents exercices désinhibant l’étudiant, l’étudiante (Boal, 1997 ; Ryngaert, 2010) et 

l’amenant vers l’autre, elles le sont aussi pour l’amener vers elle-même, vers la connaissance 

d’elle-même qui facilitera la connaissance de l’étranger. Ryngaert (2010) théorise le jeu 

dramatique dans un contexte pédagogique autour des concepts d’ouverture, d’expériences 

nouvelles, de relation au monde et de champ culturel amenant l’étudiant, l’étudiante par 

l’expérience théâtrale dans une attitude positive à vivre la nouveauté penchée vers l’avant, et 

ce, quels qu’en soient les dangers qu’elle fait encourir. C’est dire que la pratique théâtrale 

ouvre l’individu et la personnalité sur de nouvelles perspectives d’être que l’étudiant, 

l’étudiante peut faire devenir siennes, tout comme démontré dans l’étude de Beauchamp 



20 

(1992) où les jeunes ont appris que leur personnage se définissait aussi dans son rapport aux 

autres, qu’ils devaient apprendre à connaitre leur personnage pour le devenir et par la même 

expérience, mieux se connaitre elles-mêmes, eux-mêmes. C’est là que la rencontre de l’autre 

peut participer à l’advenue de l’autre de soi-même puisque le fait d’être totalement 

quelqu’un, quelqu’une d’autre donne au jeune l’occasion d’un travail sur elle-même 

(Beauchamp, 1992) : 

Mon rôle, c’était celui d’une fille qui prenait tout en main alors 
que moi, dans la vie, je ne suis pas une fille qui s’implique. Quand 
j’ai commencé la pièce, j’ai aussi commencé à m’impliquer dans 
des activités. Je suis capable maintenant. Et je suis pas mal fière 
de mon coup. (Beauchamp,1992, p. 57-58) 

 

Cette étudiante de l’étude de Beauchamp reconnait en son personnage la différence, ce 

qu’elle n’est pas, s’y ouvre et fait sien un caractère de l’autre, ici le personnage théâtral, après 

avoir pris connaissance d’elle-même, de ce qu’elle n’est pas. Le cheminement de la personne 

de cette étudiante s’effectue dans l’ouverture à ce qui lui est étranger, à l’autre perçu comme 

une source de fascination et de stimulation et non comme une menace puis permet la 

reconnaissance de sa propre identité (Ricœur, 1990). Certes, l’étudiante se montre volontaire 

pour aller vers l’autre « [en]considé[rant] toute nouvelle expérience comme positive » 

(Ryngaert, 2010, p.24). C’est le premier pas et, le second, c’est la prise de conscience de sa 

propre identité qui se voit altérée, positivement, par le caractère de son personnage. Sans 

cette prise de conscience, qui peut notamment se faire par l’explicitation de l’expérience 

(Vermersch, 1989), l’étudiante pourrait jouer une somme de personnages jusqu’à l’infini sans 

en être transformée. Une prise de conscience ici qui permet de « […] tirer la leçon d’une 

expérience […], à en faire un objet de réflexion pour modifier l’action future » (Vermersch, 

1989, p.124). 



21 

 

Il en va de même du corps dans l’entrainement de la pratique de la danse qui prend 

conscience de ses changements pour devenir autre où pourtant cet autre se trouve enraciné 

en soi et c’est en étranger que le danseur doit d’abord le percevoir pour aller vers lui et le 

faire sien. Caroline Marcadé, danseuse devenue enseignante, a rendu compte de son 

expérience de la transformation d’un corps de danseur ou d’acteur dans l’entrainement du 

corps. Selon Marcadé, la transformation du corps du danseur s’effectue dans l’écoute de 

celui-ci, autrement, il n’y a que mise à l’épreuve du corps, fût-il porté à ses limites, il n’y a 

qu’entrainement le faisant devenir plus fort sans en modifier sa personnalité, notamment 

artistique. Avec cette prise de conscience, le danseur ou l’acteur développe de nouvelles 

possibilités que lui offre son corps qu’il ne lui connaissait pas avant de les laisser advenir par 

l’entrainement, par ce training que le danseur ou l’acteur poursuit au quotidien dans 

l’intégralité de sa démarche de vie (Féral, 2003) où « […] il y faut non seulement le gout de 

l’exil et de l’inconfort mais aussi celui de l’aventure et de l’audace » (Marcadé dans Müller, 

2000, p. 172). 

 

C’est ce qu’on observe par l’expérience théâtrale où l’étudiant, l’étudiante met en 

pratique des exercices éveillant en son corps des possibilités qui jusque-là lui étaient 

demeurées inconnues, ce qui permet l’advenue d’une autre d’elle-même perçue comme un 

étranger vivant sur son ile intérieure. L’autre ici n’est pas la ou le partenaire de jeu ou le 

personnage théâtral, mais l’étudiant, l’étudiante qui se sera transformée en acceptant de 

devenir autrement, en laissant peut-être derrière elle des parts de ce qu’elle était. C’est 

possiblement là que peut s’effectuer la transformation. Dans la rencontre du partenaire de jeu 

et du personnage qui nait de l’acteur où ce dernier est conscient des deux entités en lui : lui-



22 

même comme acteur et le personnage qui vit de ce que lui insuffle l’acteur (Stanislavski, 

1936 ; Boal, 1997). Il en est ainsi de l’autre d’elle-même, de lui-même qui finit par poindre 

puis exister à partir de l’étudiant par l’expérience théâtrale : ce dernier se conscientise de sa 

transformation, il n’est plus ce qu’il était et en demeure conscient. La différence à établir ici 

est que cet autre de lui-même est celui qui devient l’étudiant au présent pendant que celui 

qu’il était s’éloigne dans son historicité ; pour sa fonction d’acteur, c’est le personnage qui 

glisse dans l’historicité au moment où son existence n’est plus requise pour les fins de la 

représentation théâtrale (Roques, 2015). Il n’en demeure pas moins que ce personnage, fictif, 

laissera des traces nourrissant l’étudiant, l’étudiante après avoir nourri la fonction d’acteur 

chez cette dernière, c’est-à-dire sa personne : l’existence de ce personnage fictif influe sur 

cette personne réelle. L’étudiant, l’étudiante emprunte ce mouvement créateur par 

l’expérience théâtrale lorsque son personnage l’amène à prendre conscience d’elle-même. 

Elle doit aussi différencier ces deux entités qui vivent des mêmes sentiments, où l’une regarde 

l’autre en la dirigeant, puis à adopter l’espace du temps de la création ses sentiments, ses 

bonheurs, ses inquiétudes, ses amours, ses désirs, ses sangs et ses eaux. Bref, sa vision du 

monde qui est rarement définie mais elle est aussi en définition comme la sienne, celle de 

l’étudiant, l’étudiante, comme celle de Max de Désordre public, qui se confrontera à cette 

personne cimentée et en sortira recréé par une perspective du monde qu’elle perçoit pour une 

première fois. Adoptera-t-elle cette vision du personnage, le Weltanschauung, de l’allemand 

qui signifie vision du monde au sens de regard universel, conception de la vie qu’un 

dramaturge ou un metteur en scène peuvent traduire au travers d’une ou de plusieurs œuvres? 

(Bourassa, 2010).  S’il devient artiste, il ne cessera de se créer en se créant (Bergson, 2009), 

tel le sculpteur qui se sculpte lui-même par la pratique de son art et qui simultanément fait 

appel à une pratique de lui-même (Morais, 2012). 



23 

1.2.2 Le personnage théâtral 
 

Sabine Chaouche (2007) nous apprend que Tournon (1766) est « […] le premier 

penseur à avoir effleuré l’idée que l’Art de l’Acteur réside non pas dans une coupure entre le 

Moi3 et le Ça , mais au contraire dans leur continuelle dialectique, d’où un entremêlement et 

non une séparation entre eux, qui permet de dépasser la vision traditionnelle… » (Chaouche 

p.348-349). Elle ajoute qu’« […] entrer dans les intérêts de ce personnage, en adopter les 

passions, se pénétrer de son état, agir & parler en sa place comme il eût fait lui-même, être 

lui sans cesser d’être soi […] » (Jorry, cité par Chaouche, 2007, p. 347). 

 

Cette réflexion pionnière de Tournon demeure actuelle par cette idée que Chaouche 

qualifie de 3e être, c’est-à-dire une entité qui n’est ni l’acteur (pour l’étude présente, 

l’étudiant, l’étudiante) ni le personnage textuel, mais la dynamique entre l’acteur et ce 

personnage textuel qui le laisse advenir, ce 3e être, qui vit réellement durant la situation 

scénique, que ce soit en répétition ou en représentation. 

 

 C’est ce 3e être qui m’intéresse pour l’advenue de l’Autre de lui-même, cette personne 

que l’étudiant, l’étudiante atteindra dans le processus de transformation par l’expérience de 

la création théâtrale. Ce troisième être prend corps dans le personnage théâtral à travers celui 

de l’étudiant, l’étudiante qui se transforme pour lui donner vie dans ce mouvement qu’on 

nomme par ce syntagme : se mettre dans la peau du personnage (Roques, 2015), consistant 

à faire siens des caractères du personnage fictif.  C’est dans ce mouvement que l’étudiant, 

l’étudiante s’avance vers le personnage fictif dans une rencontre influant sur sa personnalité 

 
3 Le «Moi» de Tournon, c’est l’acteur en soi, assimilable à la personnalité de l’étudiant pour notre étude. Et le 
«Ça», c’est le texte, le rôle, l’auteur. 



24 

pour la faire évoluer dans une (dé)marche continue vers cette autre devant elle-même en 

latence.  

 

Sans parler de 3e entité, Beauchamp (1992) soulève cette dynamique entre l’étudiant et 

le personnage textuel qui mène à cet autre de lui-même. Deux entités ayant leur existence, 

deux caractères autonomes au sens anglais du terme character, qui vont se rencontrer pour 

la création du personnage théâtral, une troisième entité laissant éventuellement son empreinte 

sur l’étudiant, l’étudiante qui s’engage dans un voyage vers elle-même et vers l’autre, dans 

un processus de reconnaissance du monde, des idées et des émotions. Dans son étude, 

Beauchamp (1992, p.60) cite une participante qui témoigne de cette expérience : 

Ça change ta vie. Ton personnage te construit et te manque après. 
Si je n’avais pas connu Carole [son personnage], il y a certaines 
choses que je ferais autrement aujourd’hui. Je l’ai apprivoisée. Je 
la connais. Elle est encore en moi. 

 

Si ce passage de la personnalité de l’étudiant, l’étudiante (l’acteur, l’actrice) vers le 

personnage ne se fait pas sans heurt, sans effort, certes, sans transformation, fût-elle 

silencieuse ou non (Jullien, 2009), il se produit dans le temps, nous fait remarquer 

Chaîné (2012 p.77) :  

[…] j’ai souvent constaté qu’il se passait peu de choses pendant 
les cours : le temps semblait parfois suspendu, me laissant 
l’impression de faire du sur-place. Par exemple, il faut du temps 
au joueur pour intégrer les caractéristiques de son personnage : 
cela ne passe pas par sa volonté, mais plutôt par l’intuition et un 
travail d’intégration d’expériences personnelles et artistiques, 
comme s’il fallait que ces deux entités glissent l’une sur l’autre, 
comme des couches transparentes. 

 

Sylvie Morais (2016) tient un propos allant dans le même sens pour l’artiste : « 

L’artiste s’apprête à créer en présence des autres. Paradoxalement il cherchera à s’isoler. […] 



25 

Il sait les présences et, en même temps, il cherchera à se retrouver seul. […] Et pourtant il 

demeure en présence et se sent en présence » (Morais, 2016, p. 234). Dans la pratique 

théâtrale, on crée entre les séances de création (Chaîné, 2012), certes, en apportant en soi la 

présence de l’autre qu’on a cultivée en sa présence. Entre les répétitions, le personnage se 

développe dans le corps de l’étudiant, l’étudiante qui considère sa venue en dynamique 

avec le personnage de sa, son partenaire de jeu et le partenaire lui-même : 

Selon ce corps relationnel [..], partager son œuvre avec les autres 
est vécu dans la liberté à travers une relation d’intersubjectivité 
bienveillante. C’est dans une relation bienveillante que l’artiste 
trouve en lui-même les moyens de se dépasser, de s’engager dans 
une pratique formative, d’entrer littéralement dans la mouvance 
de sa formativité. (Morais, 2016, p. 235) 

 

Cette conception du corps relationnel de l’artiste amène à comprendre comment la 

relation empathique s’effectue dans les relations que poursuit l’étudiant, l’étudiante dans 

l’expérience théâtrale avec son personnage, le personnage de son partenaire de jeu et ce 

partenaire au sens que lui donne Lecoq (1997), qu’Aden (2014) investit dans l’apprentissage 

de langues secondes où l’apprenant inscrit en lui la nouveauté dans ce qu’il est 

intrinsèquement, à son identité propre et par des mécanismes qui accompagnent et préparent 

l’entrée dans la langue qui seraient innés «comme l’imitation et la résonance émotionnelle 

chez les nouveau-nés qui se développent en mécanisme d’empathie» (Aden, 2014, p. 70). Le 

jeu corporel fait appel à ces mécanismes dans l’expression théâtrale où la communication 

entre personnages théâtraux s’effectue au-delà du texte (Lecoq, 1997). 

 

L’expérience théâtrale offre l’opportunité à l’étudiant, l’étudiante du développement 

de l’empathie avec le personnage fictif, qui n’est pas moins un être en soi, et avec son 

partenaire de jeu dans le but de communiquer ensemble, en symbiose, une œuvre à un public. 



26 

Cet élan vers l’autre, aussi bienveillante soit-elle, doit toutefois circonscrire l’autre et le soi 

afin que le premier ne devienne pas l’alter ego du second (Ricœur, 1990). 

 

1.2.3 Le partenaire de jeu 
 

Le lieu sécurisant d’un étudiant, d’une étudiante dans l’expérience théâtrale est le 

refuge dans les répliques, les déplacements dans l’espace et l’articulation des membres de 

son corps. C’est là un jeu théâtral qu’on peut assimiler à ce que le bricolage est pour l’art. 

Pour offrir à l’étudiant, l’étudiante l’opportunité de se transformer par l’expérience théâtrale, 

l’enseignant, l’ enseignante doit l’amener dans les zones de communication sans texte 

(Lecoq, 1997) où l’on communique aussi de l’intérieur, non seulement par des déplacements 

ou une gestuelle qui consistent à exprimer de l’extérieur :  

Le théâtre repose sur un contact direct des personnages entre eux : 
si les acteurs veulent réellement capter et retenir l’attention d’un 
grand public, ils devront faire tous leurs efforts pour maintenir 
entre eux un échange continu de sentiments, de pensées et 
d’actions, dont le contenu intérieur devra intéresser les 
spectateurs. (Stanislavski, 1936, p. 252)  

 

Dans le même sens, Jane Ryngaert (2010) développe cette relation de communication 

en y intégrant l’espace des partenaires de jeu « […] comme espace potentiel, […] un lieu où 

l’on expérimente l’écoute de l’autre, comme tentative de relation entre le dedans et le dehors 

» (Ryngaert, 2010, p. 21-22). Tout comme Stanislavski, Ryngaert relie la communication 

entre les partenaires de jeu à l’écoute de la salle qui se combine avec la qualité de la présence, 

car il s’agit d’être présent à l’autre et au monde. Il y a un seuil à franchir pour l’étudiant, 

l’étudiante qui doit emplir la scène par une communication à la fois intérieure (son ressenti 



27 

qu’il communique) et extérieure (gestuelle et voix) dans ce que Larry Tremblay (1993) 

nomme le paradoxe du jeu où il faut beaucoup de contrôle pour s’abandonner sur une scène.  

 

Échanger intérieurement comme extérieurement avec sa, son partenaire de jeu, c’est 

littéralement aller vers lui, aller vers l’autre, s’engager à le connaitre en s’ouvrant soi-même 

à lui, à ce que je ne suis pas, selon les mots de Levinas rapportés par Soulages (2007, p. 96).  

Cette conception de l’altérité appliquée à l’expérience théâtrale rejoint le propos de Francine 

Chaîné selon laquelle « […] la pratique de l’art dramatique/théâtre favorise l’affirmation de 

soi qui se construit dans l’altérité, celle du regard des autres, mais elle développe aussi les 

sentiments d’appartenance et de confiance » (Chainé, 2012, p. 76). L’expérience théâtrale 

oblige l’étudiant, l’étudiante à vivre le silence qui le sépare de l’autre sur scène, à donner vie 

à cet espace entre les répliques. Que faire entre deux répliques ? Que faire pendant que le 

partenaire dit sa réplique ? Il faut jouer, ferait dire Stanislavski à Tortsov : « Lorsque vous 

êtes sur la scène, soyez toujours en action, que ce soit physiquement ou spirituellement. » 

(Stanislavski, 1938, p. 27) Absolument. C’est tout le corps qui vit, exprime dans le silence 

de la parole. C’est tout le corps qui communique avec soi, avec le partenaire et l’auditoire 

simultanément. C’est la corporéité même qui s’exprime et s’inscrit par les corps relationnel, 

temporel, vécu et spatial (Morais, 2012) permettant ce que Ryngaert nomme l’émergence de 

la parole : 

Dans une certaine conception de la tradition théâtrale, l’échange 
sensible serait réservé à la scène et l’on peut même poser que la 
mise en scène revient dans ce cas à construire une pragmatique 
qui autorise l’émergence de la parole. Là se jouerait tout ce qui 
est de l’ordre des corps, du silence, de l’implicite, du sensible. 
(Ryngaert, 2004, p. 162) 

 



28 

Le texte dit par les répliques et, également, amène à dire entre les répliques, c’est-à-dire là 

où la communication s’effectue sans ou au-delà des mots. Outre l’expression clairement 

donnée par les répliques et le jeu dramatique qui se déploie entre celles-ci, l’expérience 

théâtrale amène l’étudiant, l’étudiante à se dire à elle-même par l’apprivoisement qu’elle se 

voit obliger de mettre en œuvre pour vivre et évoluer avec elle-même, son personnage, sa, 

son partenaire de jeu et l’enseignant, l’ enseignante dans une pédagogie de l’altérité 

(Tremblay, 1993). 

 

1.2.4 L’enseignant, l’enseignante 
 

Dans l’expérience théâtrale au collégial il y a une entité, l’enseignant, l’enseignante, 

également étrangère qui assure la cohésion et l’évolution du groupe et de chaque personne, 

cela sans être une metteuse en scène, bien qu’elle participe au processus de création. 

L’enseignant, l’enseignante assure la cohésion et l’évolution du groupe et de chaque personne 

en installant dans l’espace d’enseignement théâtral un climat de « […] relative détente et une 

certaine légèreté, afin de favoriser l’écoute et une complicité entre les joueurs ainsi qu’une 

ouverture au jeu : « […] ce pourquoi cet espace  […] se transforme à la fois en espace de jeu 

ou en espace d’enseignement. » (Chaîné, 1994, p. 55) Ce climat favorise la rencontre 

dialogique de l’altérité entre l’étudiant, l’étudiante son partenaire de jeu, leur personnage et 

bien sûr avec l’enseignant, l’enseignante dans la création théâtrale, dans le projet théâtral, 

comme Chaîné l’a démontré dans certaines études (Chaîné,1994, 2012, 2016a, 2016b) sans 

toutefois s’intéresser à comment et combien cette dynamique influe sur l’advenue de l’autre 

de lui-même chez l’étudiant et l’étudiante en expérience théâtrale. En fait, ce que Chaîné 

démontre dans ses études, c’est tout l’essentiel académique qui doit être développé et mesuré 



29 

par les évaluations en théâtre-éducation, sans s’intéresser au contexte permettant l’advenue 

de l’autre qui pourrait s’expliciter par l’étudiant, l’étudiante elle-même (Vermersch, 1989, 

1994) prenant conscience de ce que lui aura apporté son expérience de la création théâtrale. 

 

1.2.5 L’auditoire 
 

Dans ce même ordre d’idées, je m’interroge sur la dynamique entre l’étudiant, 

l’étudiante et l’auditoire participant à cette advenue de l’autre. Beauchamp (1992) fait porter 

son analyse de données sur le jugement des types de spectateurs, spectatrices : les parents, 

les amies et les professionnels, sans investiguer comment l’étudiant, l’étudiante se transforme 

devant le public, comment se transforme la dualité personnage/personne, comment l’intensité 

du personnage s’accroit ou s’inhibe, la communication entre les partenaires atteint-elle des 

zones qui ne pourraient autrement être atteintes sans la présence d’une assistance ? À ce 

propos, on se souviendra que Beauchamp ne cherche pas à savoir s’il y a eu transformation 

lors de l’expérience théâtrale : « Ces jeunes étant réunis dans un contexte scolaire, nous avons 

voulu savoir ce qu’ils avaient appris de cette expérience. Que signifiaient, pour eux, faire du 

théâtre et apprendre le théâtre ? Estimaient-ils avoir reçu une formation ? » (Beauchamp, 

1992, p. 73) Les participants, les participantes affirmeront ne pas avoir reçu de formation au 

sens qu’ils seraient en mesure d’exercer le théâtre comme un métier, mais ils évoquent 

clairement avoir vécu l’expérience théâtrale qui mène vers une transformation : « Ils ont 

appris à côtoyer les autres, à les connaitre d’une façon plus profonde et plus directe. […] On 

apprend à s’ouvrir aux autres, à les écouter et à s’écouter soi-même. » (Beauchamp, 1992, p. 

81) Cette étude de Beauchamp franchit une étape majeure dans ce qu’il m’importe de 

découvrir : en quoi ces apprentissages favorisent l’advenue de l’autre de lui-même chez 



30 

l’étudiant, l’étudiante ? Ce qui toutefois n’est pas considéré dans cette étude, comme dans 

toutes celles de la recension des écrits, ce sont les cinq éléments avec lesquels composent 

l’étudiant, l’étudiante dans l’expérience théâtrale dans un projet scolaire pour l’advenue de 

l’autre de lui-même, comme l’illustre la figure 2 : 

 

Figure 2 : Dynamique relationnelle de l’advenue de l’autre d’elle-même, de lui-même 

 

 

 

 

 

 

 



31 

1.3 Le problème de recherche 

 

L’étude phénoménologique de Monique Hamel (2015) qui repose sur l’analyse de 

données issues de questionnaires et d’entrevues avec neufs anciens élèves se rapproche 

sensiblement de ce qu’il me faut poursuivre pour parvenir à comprendre l’altérité comme 

transformation de soi dans l’expérience de la création théâtrale. Aux participants étudiants, 

participantes étudiantes devenues adultes, elle pose pour question principale de la recherche : 

« Quel est l'impact d'une expérience de création théâtrale au secondaire, en vue d'une 

représentation publique, au niveau du transfert des apprentissages à l'adolescence et par la 

suite dans la vie adulte? » Et pour sous-question de la recherche : « À quels niveaux 

(personnel, familial, scolaire, social, professionnel ou culturel) et dans quels autres contextes, 

cet impact a-t-il été significatif? » (Hamel, 2015, p. 24) 

 
On se souvient, toujours dans cette étude d’Hamel (2015), que c’est au niveau 

personnel que l’expérience de la création théâtrale aura eu le plus d’impact, d’abord, et c’est 

la transformation personnelle qui a influé sur les autres niveaux, soit familial, scolaire, social, 

professionnel et culturel. L’expérience de la création théâtrale amène l’étudiant, l’étudiante 

à comprendre son être et son être au monde, rend compte Hamel (2015) sans toutefois 

analyser comment cette transformation s’effectue dans l’expérience même de la pratique 

théâtrale qui prend forme dans un espace où se jouent, notamment, l’altérité provoquée par 

l’incarnation du personnage, l’altérité amenée par le partenaire de jeu et l’enseignant, 

l’enseignante puis par la communication avec l’auditoire. Hamel s’intéresse plus 

particulièrement à l’enseignement de la création théâtrale, voire à sa motivation en milieu 

scolaire, bref, à ces questions :  



32 

Quel est le sens profond d'une telle expérience ? Comment le 
potentiel transdisciplinaire de ce lieu de création peut-il être 
exploité de façon optimale pour que cette expérience puisse 
devenir déterminante dans le processus d'apprentissage et de 
développement de l'élève (transfert de savoirs disciplinaires et 
généraux dans d'autres contextes)? Comment susciter la 
responsabilisation et l'engagement personnel de l'adolescent au 
seuil de sa vie adulte? Un projet théâtral mené à terme permet-il 
à l'adolescent de réfléchir sur son rapport au monde, à la culture, 
aux autres, à lui-même ? Quelles sont les finalités d'une éducation 
artistique en milieu scolaire ? Etc. (Hamel, 2015, p. 2) 
 
 

Morais (2012), de son côté, en écartant les aspects de l’individu (familial, scolaire, social, 

professionnel et culturel), s’intéresse de front à la transformation personnelle dans la pratique 

artistique.  Pour son étude, Morais suit six artistes en processus de création (dont elle fait 

elle-même partie) qu’elle interroge par l’entretien d’explicitation (Vermersch, 1994) afin de 

répondre aux deux principaux objectifs de la recherche [qui] sont : 

• Dégager le sens de l’expérience de l’artistique comme pratique 
de soi en formation telle qu’elle est vécue et explicitée par les six 
artistes cochercheurs. 
 
• Rendre intelligibles les conditions d’émergence de la 
formativité humaine depuis l’analyse existentiale de l’artistique 
comme pratique de soi en formation des six artistes cochercheurs. 
(P. 53) 

 

Ces objectifs qui suivent la question de recherche (Morais, 2012, p. 53) sont précédés de la 

problématique qui souligne judicieusement à partir d’une recension des écrits les apports 

singuliers de sa thèse dans des champs de connaissances et de recherches qui sont connus. 

Effectivement, Morais précise que d’aucuns approuvent les fonctions de la pratique artistique 

chez l’humain en ce sens qu’elle développe son imaginaire, encadre les émotions ou les 

dissipent pour celles qui ne se laissent pas encadrées, voire participe de son éducation. Morais 

souligne ces fonctions d’entrée de jeu : « les pratiques artistiques soulèvent aujourd’hui un 



33 

intérêt de toute importance tant dans les milieux scolaires que dans les milieux sociaux ou 

médicaux et même en médiation artistique dans les entreprises » (Morais, 2012, p. 19). Ce 

n’est toutefois pas ces fonctions qui intéressent Morais dans sa question de recherche qu’elle 

énonce clairement ainsi :  « Comment l’artiste vit-il son expérience de se former avec 

l’artistique comme pratique de soi? » (Morais, 2012, p. 53) 

 

Il s’agit pour Morais d’envisager la pratique artistique comme une expérience humaine visant 

la construction de la personne, particulièrement dans le contexte de l’enseignement et de la 

médiation artistique, domaines où la pratique artistique est envisagée non pas comme une 

finalité artistique mais comme un processus créatif amenant la personne à s’épanouir.  

 

Mon questionnement rejoint celui de Foucault (1984) et de Morais (2012) où 

l’expérience artistique, comme pratique de soi, amène l’artiste à se créer lui-même, elle-

même dans la mesure où elle en prend conscience. L’étude de Morais questionne le processus 

créatif chez des artistes adultes. Ce même questionnement n’a pas été poursuivi chez des 

étudiants, étudiantes de niveau collégial, notamment dans l’expérience de la création 

théâtrale. Il m’apparait important de comprendre où et comment s’effectue la transformation 

de la personne dans l’expérience théâtrale au niveau collégial afin de développer ma pratique 

pédagogique et la partager à travers le réseau collégial où la littérature à ce sujet fait défaut 

– et où la littérature lui fait défaut, c’est-à-dire les enseignants, enseignantes de littérature qui 

se mêlent d’enseigner le théâtre, qui se mêlent autant que les enseignants, enseignantes en 

théâtre prenant des postures de metteuses en scène; mais là n’est pas le point. 

 



34 

En terminant, il importe de souligner dans cette problématique l’apport de Corriveau 

(1965) dans les écrits sur l’enseignement du théâtre dans les collèges d’avant la réforme qui 

implantera les collèges d’enseignement général et professionnel (cégep). En première partie 

de son mémoire, Corriveau fait l’apologie de l’enseignement du théâtre et de sa pratique dans 

le milieu collégial en France du Moyen Âge au Nouveau théâtre du 20e siècle, puis de ce 

même enseignement au Québec, et ce, du Régime français aux Compagnons de Saint-Laurent 

au Québec où l’auteure s’intéresse plus à l’œuvre de Gustave Lamarche qu’à la compagnie 

du père Émile Legault qui ont fait passer à la même époque le théâtre amateur pratiqué dans 

les collèges à un théâtre professionnel. Corriveau brosse un portrait exhaustif de la production 

théâtrale dans les collèges du Canada français, avec un regard critique sur la qualité artistique 

tant sur le plan dramaturgique, sur celui du jeu que sur celui de la scénographie. Elle met en 

parallèle le dévouement des communautés religieuses à développer la pratique théâtrale dans 

les collèges et l’obstination des supérieurs à l’y interdire. 

 

En seconde partie, Jeanne Corriveau s’intéresse à une œuvre de Gustave Lamarche, 

Jonathas, qui serait une œuvre marquante dans l’évolution du théâtre québécois amateur qui 

devient alors professionnel. 

 

C’est la première partie qui rejoint ma problématique où Corriveau s’intéresse à la 

visée de l’expérience de la création théâtrale qui cible le développement de l’individu et de 

la personne. Corriveau cite Gofflot4 (Corriveau,1907, p. 10) :  

[Les jésuites] étaient convaincus que les exercices dramatiques, 
honnêtement pratiqués, aident au développement du caractère et 
des sentiments, à la culture de l’esprit et de la mémoire. Ils 

 
4 Le théâtre au collège. Du Moyen Âge à nos jours. Paris, France : Honoré Champion. 



35 

savaient aussi que la voix, l’aisance et la grâce dans le maintien 
de leurs élèves ne pouvaient que gagner à ces exercices. 

 

Si cette étude de Corriveau représente un pilier, voire le seul, dans la recherche sur 

l’enseignement de l’expérience de la création théâtrale dans les collèges, il n’en demeure pas 

moins qu’elle n’interroge pas l’altérité comme transformation de soi dans l’expérience de la 

création théâtrale au collégial. Pas plus que les études recensées qui présentent néanmoins 

une profonde richesse quant à la compréhension de l’expérience de la création théâtrale, 

notamment en milieu scolaire au niveau du secondaire, telles que celles développées à l’École 

supérieure de théâtre de l’UQAM (Beauchamp, 1992 ; Boucher, 2013; Cauchon-Roy, 1980; 

Féral, 2003; Hamel, 2015; Marceau, 1994), à l’École d’art de l’Université Laval 

(Chaîné,1994, 2012, 2016a, 2016b) et les travaux du spécialiste de dramaturgie, Ryngeart 

(2004, 2010), professeur à l’Université de Paris 3-Sorbonne nouvelle qui œuvre également 

dans toute la francophonie à titre de consultant et de metteur en scène. Enfin, la recension 

des écrits comporte des études sur des éléments isolés de la dynamique relationnelle de 

l'étudiant, de l’étudiante en expérience de création théâtrale, et ce, au secondaire, mais rien 

pour le niveau collégial où on compte 67 cégeps autorisés à dispenser5 le programme Arts, 

lettres et communication dans lequel l’option théâtre peut représenter une voie de sortie, sans 

compter les 69 troupes parascolaires de théâtre régies par le Réseau intercollégial d’activités 

socioculturelles du Québec (RIASQ), ce qui représente annuellement un nombre plus que 

considérable d’étudiants, d’étudiantes vivant l’advenue de l’autre par l’altérité comme 

transformation de soi dans l’expérience de la création théâtrale au collégial. 

 

 
5 C.F. Ministère de l’Éducation et de l’Enseignement supérieur du Québec, récupéré à : 
http://www2.education.gouv.qc.ca/ens-sup/ens-coll/program/progetab.asp?vToken=p500A1 

http://www2.education.gouv.qc.ca/ens-sup/ens-coll/program/progetab.asp?vToken=p500A1


36 

Il m’apparait pertinent de comprendre comment s’opère l’altérité dans la 

transformation de l’étudiant, l’étudiante par l’expérience de la création théâtrale au collégial 

afin de partager les résultats de cette étude qui porterait le potentiel d’une réflexion sur la 

didactique de l’enseignement du processus créatif dans le domaine du théâtre et ses procédés 

de techniques de création. 

 

1.3.1 Questions de recherche 
 

Par la compétence, Exploiter des techniques théâtrales ou des procédés théâtraux dans 

une perspective de création, qui consiste en une pratique théâtrale scolaire de niveau 

collégial, et les ressources existantes (Legendre, 2001) de l’étudiant, l’étudiante dès les 

premières séances de cours : 

 
• Comment l’étudiant, l’étudiante parvient à transformer son individu dans 

l’expérience théâtrale qui se réalise par une relation d’altérité avec elle-même, son 
personnage théâtral, ses partenaires de jeu, son enseignant puis l’auditoire? 

 
• Comment la relation à l’autre (lui-même ou elle-même, personnage théâtral, 

partenaires de jeu, enseignant et auditoire), à ce qui est étranger pour l’étudiant, 
l’étudiante l’amène à se transformer elle-même?  

 
• Comment l’expérience théâtrale est une rencontre de l’étranger dans cette 

transformation de soi? 
 

1.3.2 Objectifs de recherche 
 

• Expliciter la signification du processus de création théâtrale donnant lieu à la 
transformation de l’individu vécue et explicitée par des étudiants, des étudiantes de 
niveau collégial. 

 
• Comprendre comment advient cette transformation par l’expérience théâtrale 

d’étudiantes, d’étudiants.



 

CHAPITRE 2 
CADRE CONCEPTUEL 

 

 

2.1 Présentation des concepts  
 
 

J’ai retenu 5 concepts pour les fins de discussion : l’expérience, la corporéité, la 

création, la transformation et l’altérité. Je commence avec le concept de l’expérience où il 

m’apparait important d’établir d’entrée de jeu la distinction entre l’expérience acquise par 

l’action et celle acquise par le savoir ; la première étant éprouvée par le corps et la seconde, 

par l’esprit. Ensuite, j’y présente les conceptions de ce même concept d’expérience définies 

par Dewey (1934) et Varela, Thompson et Rosch (1993). 

 

Le second concept est celui de la corporéité que j’expose en opposition avec celui de 

l’esprit afin de montrer que l’un et l’autre sont des parties d’un tout insécable.  Je débute par 

les considérations d’Aristote qui cherche à démontrer l’existence de l’âme en s’appuyant sur 

le fait que le corps éprouve visiblement des sensations. Je poursuis avec Dewey (1934) qui 

montre lui aussi la corrélation entre l’âme et le corps, mais à l’inverse d’Aristote, il développe 

l’idée que c’est l’esprit qui témoigne par les sens ce que ressent le corps. Je termine avec des 

conceptualisations sur la corporéité dans le domaine théâtral (Tremblay, 1993 ; Stanislavski, 

1936 ; Barba, 1993) et dans le domaine artistique (Morais, 2016).  

 

Ensuite, pour troisième concept, je m’attarde à celui de la création avec un article de 

Bourgeois (2018) portant sur l’acte créateur en soi avant de poursuivre avec un autre article 

cette fois de Gosselin, Potvin, Gingras, & Murphy (1998) qui s’intéressent au processus 



38 

créatif qui s’effectue en trois phases dans une temporalité où les deux premières phases sont 

portées par le corps et la dernière, par l’esprit. Je reviens ensuite à Dewey (1934) qui s’est 

intéressé lui aussi au processus créatif, mais dans un processus dyadique où corps et esprit 

participent à la création dans une même temporalité, tout comme l’enseignait Stanislavski 

(1949) qui demeure un phare dans la construction du personnage théâtral. 

 

Pour ce qui concerne le concept de la transformation, après avoir constaté l’étymologie 

et le champ sémantique du terme en soi qui réfèrent essentiellement aux sciences naturelles, 

je m’attarde longuement aux Transformations silencieuses de Jullien (2009) qui présente la 

vie comme une longue expérience qui se déroule et qui transforme sans qu’on s’en rende 

compte si ce n’est après que la transformation eut opéré et qu’on peut identifier comme un 

évènement marquant, par exemple, un évènement qu’il est possible de marquer d’une date, 

mais qui s’est préparé bien auparavant pour aboutir et poursuive la transformation du monde. 

Je termine cette quatrième partie du cadre conceptuel par une considération de Tremblay 

(1993) sur la transformation qui rejoint l’enseignement du théâtre qui ne peut être autrement 

fondé que sur l’altérité, concept qui suit celui de la transformation. 

 

Enfin, je termine cette partie du cadre conceptuel par le concept de l’altérité en 

exposant des philosophies qui me viennent d’un article de Courtine-Denamy (2018) portant 

sur Husserl, Descartes, Kant, Heiddegger et Sartre, puis sur Levinas (1979) et Ricoeur 

(1990). Dans la réécriture de cette partie du cadre conceptuel, c’est Ricoeur (1990) que je 

développerai plus longuement sans doute en opposition avec Sartre et les personnages de sa 

pièce Huis clos parce que si l’enseignement de la création théâtrale doit se développer dans 

une altérité de la bienveillance ricoeurienne, il n’en demeure pas moins que le regard infernal 



39 

sartrien qui confine l’autre dans une identité récusée est bien présent chez l’étudiant, 

l’étudiante et il me faudra sans doute avoir recours à cette conception de l’altérité pour 

discuter de la collecte de données. Finalement, cette partie s’achève par un article de 

Villeneuve (2014) portant sur l’enseignement de la création théâtrale qui rejoint la conception 

bienveillante de l’altérité chère à Ricoeur (1990). 

 

2.1.1 L’expérience 
 
 
Je parle de choses que j’ai 
expérimentées moi-même. La 
nature, rien que la nature. Pas les 
livres. 
 Ionesco, La cantatrice chauve 

 

Le champ sémantique du mot expérience se divise en deux ensembles de sens opposés : 

l’un concerne un savoir qui s’acquiert par le corps (par soi-même, intérieur) et l’autre par 

l’intellect (en provenance d’un autre, extérieur), autrement dit, soit par la succession 

d’actions ou de sensations éprouvées, soit par des connaissances recueillies de l’extérieur, et 

ce,  pour l’un comme pour l’autre, dans un objectif se déplaçant toujours vers l’avant (Dewey, 

1934, p.115) :  

Toute expérience, quelle que soit sa portée, commence par une 
impulsion, ou plutôt comme une impulsion. […] L’impulsion 
désigne un mouvement vers l’extérieur et vers l’avant de tout 
l’organisme, mouvement auquel sont subordonnés des réflexes 
spécifiques […], tel l’héliotropisme des plantes, la rotation de tout 
le corps vers la lumière. 

 

L’expérience acquise par soi-même place le sujet en pleine action de sa propre 

expérience par enrichissement de la connaissance, du savoir, des aptitudes : Je suis passé par 



40 

là ou selon l’expression figurée : Je sais ce qu’en vaut l’aune, signifiant que le sujet est passé 

par des actions lui ayant procuré l’expérience. Ainsi se développe l’expérience humaine (de 

la faille de l’Afar aux perceptions de Hubble), l’expérience manuelle, l’expérience physique, 

l’expérience de la vie, toutes ici des expériences qui se développent et appellent après coup 

leur conceptualisation, tout comme l’art qu’on acquiert par sa fréquentation, fréquentation 

des œuvres, fréquentation de la pratique créatrice, dans le sens qu’entendait Malraux: « Mais 

nous entendons fonder nos concepts d’art sur notre expérience de l’art, et non subordonner 

celle-ci à des concepts » (Malraux, 1951, p. 446) , ce qu’Aristote a produit dans sa Poétique 

en observant d’abord ce qu’avait été la tragédie des Sophocle, Euripide et Eschyle (et sans 

doute la comédie d’Aristophane…, si on savait ! ) pour en définir les règles conceptuelles. 

Expérimenter d’abord, conceptualiser ensuite.  Dans une pratique allant en ce sens, 

Montaigne, après avoir suffisamment vécu l’expérience sociale et familiale, se retire dans sa 

tour du Périgord, se met à nu par l’édification de sa bibliographie à partir des lectures étalées 

sur sa table en poursuivant l’expérience du commerce des livres, ses meilleurs amis, qui 

alimenteront la conceptualisation de ses expériences de vie, ce qui s’apparente à l’expérience 

empirique de la science dans une modernité subséquente. 

 

 Le cheminement inverse renvoie à l’autre ensemble du champ sémantique dont les 

acceptions signifient que l’expérience s’acquiert par le savoir, l’expérience du savoir acquis 

dans les livres, une transmission livresque d‘expériences virtuelles.  C’est l’expérience d’un 

Julien Sorel lors de sa première rencontre avec Mme de Rênal qui, on sait, lui offrira les 

expériences que chacun cherche en la vie. Julien Sorel à ce moment connait le monde par 

l’expérience uniquement livresque et est visiblement offusqué lorsque pour une seconde fois 

madame de Rênal s’enquiert s’il sait le latin : « Oui, madame, lui dit-il  en cherchant à prendre 



41 

un air froid ; je sais le latin aussi bien que M. le curé6 ». On comprend que Julien connait le 

latin comme nul autre, à l’égal de M. le curé, certes, mais c’est tout ce qu’il connait… Une 

expérience essentiellement cognitive lui provenant des livres, tout comme ce qu’il a appris 

de la vie de Napoléon par ses lectures, lectures qu’il métamorphosera en expérience vécue 

dans une relation de combattant avec Mme de Rênal, c’est là que ce qu’il aura connu par 

l’esprit prendra corps dans l’action.  

 

En parallèle à cette opposition, on trouve les expériences scientifiques ou artistiques 

qu’on provoque pour comprendre le fonctionnement d’un phénomène, tel Otto Hahn 

bombardant un noyau d’uranium pour comprendre synthétiquement la fission nucléaire. John 

Cage créant par l’absence de musique l’univers sonore d’une foule écoutant le silence. Le 

Nouveau Théâtre Expérimental (NTE) retirant un élément essentiel de la composition d’une 

pièce de théâtre pour comprendre la mécanique de cet art. On en revient au premier ensemble 

du champ sémantique où les actions ou bien les sensations s’accumulent vers une perception 

précédant la conceptualisation. Dans la science ou l’art expérimental la conceptualisation 

confirmera ou infirmera l’hypothèse précédant l’expérience appelée expérimentation. 

 

Enfin, les antonymes de l’expérience, l’ignorance ou l’inexpérience, résument les deux 

ensembles du champ sémantique. Le premier renvoie à l’absence de connaissance de l’esprit 

ou de l’intellect, le second, au corps qui n’aurait pas éprouvé. En résumé, l’expérience 

s’acquiert des autres (l’expérience des ainés, le savoir livresque) par l’intellect ou l’esprit 

sinon par le corps où cette expérience se rend à la connaissance par l’intellect : j’ai mal, je 

 
6 Stendhal. (1830) Le rouge et le noir. Paris, France : Gallimard (1972), p.43.  



42 

jouis, mon corps le dit à mes sens, mon cerveau m’en instruit et je le conceptualise le temps 

venu. S’il s’agit d’un nouveau mal, d’une nouvelle jouissance, d’une nouvelle expérience, je 

devrai me faire violence pour réorganiser la suite de mes expériences qui se verront bousculer 

par cette dernière venue. Je ne fais pas qu’ajouter une expérience à celles déjà vécues, mais 

je reconstruis ma vie, sa trajectoire, en insérant chaque nouvelle expérience qui en oriente les 

précédentes « [car] l’intégration dans toute expérience vitale ne consiste pas uniquement à 

ajouter quelque chose à la somme de ce que nous savions déjà. Elle implique un processus 

de reconstruction qui peut s’avérer douloureux » (Dewey, 1934, p.90). Ce processus de 

reconstruction s’effectue par une réflexion sur l’expérience vécue consistant à lui trouver un 

sens dans ma vie par rapport aux autres expériences passées. Sans cette réflexion et la 

perspective que je donne à mon expérience, je n’enrichis pas ma vie, je ne me transforme 

pas, j’accumule naïvement ou inconsciemment, tout comme l’enfant qui n’a pas cette faculté 

de réfléchir sur ses expériences : « L’expérience d’un enfant peut être intense, mais, à cause 

du manque de références provenant d’une expérience passée, les relations entre agir et 

éprouver sont à peine appréhendées, et l’expérience reste par conséquent superficielle et 

limitée » (Dewey, 1934, p. 95). Par la suite, Dewey fera la part entre l’agir et la réflexion où 

l’un peut entraver l’autre s’il y a déséquilibre; l’équilibre se tient lorsque l’action est réfléchie 

suffisamment pour être poursuivie et la réflexion suffisante lorsqu’elle permet d’orienter 

l’action sans sombrer dans la rêverie. En somme, une suite d’actions sans réflexion ne permet 

pas de développer d’expérience (le chien qui retourne à chaque occasion japper après la 

mouffette pour s’en revenir aspergé) tout comme la réflexion sans action n’expérimente rien 

d’autre que le platonique.  

 



43 

Ce processus de reconstruction douloureux dont parle Dewey actualise mes 

expériences du passé en leur donnant un nouveau sens en regard de l’expérience que je viens 

de vivre : « La rencontre du connu et de l’inconnu ne se limite pas à un simple agencement 

de forces : elle est une re-création dans laquelle l’impulsion présente acquiert forme et 

solidité tandis que le matériau ancien, qui était en réserve, est littéralement régénéré et gagne 

une vie et une âme nouvelles en devant affronter une nouvelle situation » (Dewey, 1934, 

p.119). C’est ce qui constituera mon unicité dans une interaction continuelle avec mon 

milieu, c’est-à-dire les lieux où j’évolue et les gens avec lesquels j’interagis :  

Il y a constamment expérience, car l’interaction de l’être vivant 
et de son environnement fait partie du processus même de 
l’existence. Dans des conditions de résistance et de conflit, des 
aspects et des éléments du moi et du monde impliqués dans cette 
interaction enrichissent l’expérience d’émotions et d’idées, de 
sorte qu’une intention consciente en émerge. (Dewey, 1934, p.80) 

 

La somme de mes expériences passées me constitue et m’aide à orienter mes 

expériences à venir, à appréhender le monde, mon environnement et mon évolution. Cette 

conception de l’expérience rejoint celle de l’énaction de Varela & al. (1993, p. 35) : « Nous 

proposons […] le terme d’énaction, dans le but de souligner la conviction croissante selon 

laquelle la cognition, loin d’être la représentation d’un monde prédonné, est l’avènement 

conjoint d’un monde et d’un esprit à partir de l’histoire des diverses actions qu’accomplit un 

être dans le monde. » Je vis des expériences dans un monde qui m’est extérieur et que 

j’interprète d’après la somme de mes expériences passées : « Le monde se présente plutôt 

comme un arrière-plan – un cadre, un champ qui englobe l’ensemble de notre expérience, 

mais qui ne se laisse pas saisir en dehors de notre structure, de notre comportement et de 

notre cognition. De ce fait, ce que nous disons à propos du monde en dit au moins autant sur 

nous-mêmes que sur le monde » (Varela & al.1993, p.203). Ma vision du monde se modifie 



44 

au gré des expériences que je classe et qui prennent elles aussi de nouvelles significations me 

permettant d’évoluer tant que ce moi n’existe pas puisque perpétuellement en mouvance, car 

s’il existait, il serait stagnant, sans avenir comme une langue morte dont on peut fixer les 

caractéristiques, étant fixées pour l’infini, ce que je ne suis pas encore : « […] s’il y avait un 

soi solide, réellement existant, dissimulé dans ou derrière les agrégats, son caractère 

immuable empêcherait toute l’expérience de se produire; sa nature statique imposerait à 

l’émergence et à la disparition constantes de l’expérience un arrêt grinçant. » (Varela, & al. 

1993, p.125) C’est l’évolution darwiniste de l’espèce qui cherche à composer avec de 

nouvelles situations en faisant des choix (pas toujours les bons, soit!) afin de marcher son 

chemin en le faisant : « […] nous affirmons que l’organisme et l’environnement sont 

imbriqués l’un dans l’autre sur de multiples modes et, ainsi, que ce qui constitue le monde 

d’un organisme donné est produit ou « énacté » par l’histoire du couplage structurel de cet 

organisme. En outre, ces histoires ne procèdent pas par adaptation optimale, mais par 

évolution comprise au sens de dérive naturelle » (Varela, & al. 1993, p.274). Le couplage 

m’amène à interagir avec autrui ou une situation. Il y a les couplages qui me sont connus : 

ma main s’allonge pour soulever mon verre d’eau à ma bouche pendant que je poursuis 

l’écriture d’une main ou je ferme l’œil lorsque le moustique s’y en approche. Je salue mon 

fils qui passe dans le couloir. Il y a les couplages qui me sont inconnus qui, eux, constituent 

une expérience qui s’ajoute à mon individu, le réorientant peu ou prou selon l’impact de la 

nouveauté apportée: je rencontre une personne pour une première fois au travail, dans le 

voisinage, dans un speed-datign, je dois négocier avec l’inconnu, je cherche à composer avec 

la situation, peut-être parler différemment, parler une autre langue, vivre une expérience et 

en retirer du sens, c’est un couplage « énacté ». Chaque interaction que je produis avec mon 

environnement ou autrui constitue une expérience qui s’insère dans mon histoire 



45 

d’expériences d’où je fais advenir du sens. Le corps agit puis envoie du sens à mon esprit qui 

lui renvoie avec un sens nouveau amenant ce corps à agir pareillement dans une situation 

subséquente semblable si l’action a réussi ou autrement dans le cas inverse. Le corps et 

l’esprit sont les poumons et l’air qu’on ne penserait pas concevoir en opposition. 

 

2.1.2 La corporéité 
 

Avant ma corporéité, c’est-à-dire ce qui me situe moi-même, avec les autres et dans le 

monde, il y a mon corps, cette partie matérielle considérée comme unie avec une partie 

immatérielle est perçue à travers les temps et les cultures en dyade (Sindzingre, 2018): 

âme/corps, intérieur/extérieur, proprioceptif/symbolique, signifié/signifiant.  Dans plusieurs 

religions le corps descend en terre alors que l’âme monte par-delà les éthers. Dans 

l’expérience mystique le corps tremble à recevoir les messages immatériels, les apparitions 

se font corps et les voix se font entendre - par le corps (D’Avila, 1588). 

 

Pour expliquer l’âme, Aristote discute du corps afin de vérifier si elle a une fonction 

propre et il conclura d’entrée de jeu (dès le premier chapitre) :  

Or, il semble bien que toutes les affections de l’âme soient 
données avec un corps : le courage, la douceur, la crainte, la pitié, 
l’audace, et, encore, la joie, ainsi que l’amour et la haine ; car en 
même temps que se produisent ces déterminations, le corps 
éprouve une modification. (Aristote, 1969, p.9) 
 

Lorsque je dis à quelqu’un (ou à moi-même) ce qu’il m’est difficile d’avouer (l’amour, 

la mort, un travers, etc.), il y a une sensation dans mon corps, dans une partie de mon corps, 

inhérente à cet aveu qui me rappelle que mon esprit est indissociable de mon corps. Cette 

sensation s’entend dans ma voix, précisément dans ma projection qu’il m’est difficile de 



46 

lancer de son endroit habituel, que ce soit du ventre ou de la tête, son chemin est obstrué par 

une sensation que je contiens mal et mes cordes vocales se resserrent (Bausson et Lavallée, 

1997). 

 

Dewey développe ce rapport du corps et de l’esprit en le pensant dans le sens inverse 

pour développer son concept de l’expérience qui se vit dans l’action : chez Aristote une 

sensation, un sentiment, bref, une abstraction est vécue puis inscrite dans le corps, ce qui 

permet à ce philosophe grec d’affirmer l’unicité du corps et de l’esprit; Dewey pour sa part 

parle d’expérience de l’action vécue par le corps qui s’inscrit par l’intellect, par l’esprit  :  « 

Les sens sont les organes à travers lesquels la créature vivante participe directement à ce qui 

se passe dans le monde qui l’entoure. Cette perception ne peut être opposée à l’« intellect » 

(Dewey, 1934, p.59), car c’est l’esprit qui permet de rendre cette participation profitable par 

le biais des sens; c’est par l’esprit que des significations et des valeurs sont extraites, 

conservées et réutilisées par la suite dans les échanges entre la créature vivante et son 

environnement. 

 

Je peux évoquer mon intérieur par mon extérieur, intentionnellement ou non, ce que je 

suis par mon corps. Mes valeurs peuvent se percevoir dans mon habillement (comment je 

couvre mon corps), ma posture, ma démarche, bref mon exposition, comment je me montre. 

Mon corps est-il un objet ou un individu ? Je le montre. J’en prends conscience par le schéma 

corporel (Merleau-Ponty, 1945 ; Postel, 2018) qui m’amène à me représenter ma personnalité 

par la dyade proprioceptif/symbolique dans la prise de conscience de l’ensemble de mon 

corps et mes interrelations avec mon milieu. C’est un long cheminement débutant dans la 

jeune enfance où je me perçois en parties, puis en entier dans un miroir où il n’est pas évident 



47 

de reconnaitre que là-bas dans le miroir, c’est moi, tout entier. Tout comme sur scène je me 

perçois avec une distanciation parce qu’entre moi et ma perception il y a un personnage dans 

mon corps, un autre morceau de moi qui me constitue, faisant partie de mon corpus. Corps 

de corpus signifiant recueil qui, lui, signifie ouvrage réunissant des écrits, recueil de 

morceaux. Ce peut être l’histoire d’une vie, se reconnaitre par morceaux, prendre d’abord 

conscience d’un moi, accepter sa mouvance, son perpétuel changement puis se reconnaitre 

entier. Pour l’acteur, c’est une connaissance essentielle. Se connaitre en entier pour jouer un 

personnage en l’installant dans une partie de son corps (Tremblay, 1993), comme s’il 

reprenait ce cheminement du schéma corporel où enfant il avait appris à se connaitre par 

morceaux :  

L’acteur a un et un seul corps. Le fait qu’il installe en lui le corps 
fictif du personnage provoque la fragmentation de son propre 
corps. S’il veut jouer l’autre, il ne le peut qu’à partir d’un lieu de 
son corps et non de la totalité de celui-ci. Jouer serait ainsi l’acte 
d’un corps qui a choisi de s’habiter d’une façon locale (focale?). 
Le jeu redistribue les données du corps. Le jeu installe la partie 
sur le tout. (Tremblay, 1993, p.21)  

 

Ce que naturellement je ressens dans une partie de mon corps par un difficile aveu, je dois 

l’apprendre à mon corps lorsqu’acteur je joue un personnage. Ma mémoire affective 

(Stanislavski, 1936) me permet de retourner à ce que corporellement j’ai ressenti dans un 

temps passé afin de le revivre aujourd’hui dans mon personnage qui habite mon corps. 

J’accompagne ce sentiment pour le revivre, l’exprimer artistiquement non pas en 

l’extériorisant, ce qui reviendrait à s’en débarrasser, l’évacuer, en être sous son emprise selon 

la nuance que Dewey (1934) apporte. S’il en était ainsi, le comédien jouant Hamlet 

assassinerait son partenaire de jeu et non pas le personnage de ce dernier (Stanislavski, 

1936) : 



48 

 
C’est le paradoxe du jeu : il faut beaucoup de contrôle pour 
s’abandonner sur une scène. Cette maitrise tant recherchée passe 
nécessairement par la connaissance de soi. Par la construction 
d’un double à qui il faut tout apprendre. Ainsi l’acteur revenu à la 
case de départ, réapprend à respirer, à marcher, à regarder, à 
parler, à ressentir. Il apprend aussi à faire la différence entre un 
geste qu’il pose banalement et un autre qu’il exécute 
artificiellement, venant de l’extérieur. Il pratique le pillage 
systématique de ses souvenirs, réactive d’anciennes joies, 
douleurs, colères, engraisse, maigrit, prend des tics, des accents, 
des poses. L’acteur aura réussi à montrer l’autre dans la stricte 
mesure où il aura été conscient de ce qu’il a été. Le jeu de piston 
entre le je qu’il cache et le jeu qu’il dévoile par le biais du 
personnage est le moteur réel du théâtre. La fascination qu’exerce 
le jeu sur le spectateur est rythmée par les modes d’apparition et 
de disparition qui s’effectuent dans le corps de l’acteur. 
(Tremblay, 1993, p. 129) 

 

Je me montre sur scène comme je suis, comme j’ai été en m’incarnant dans un 

personnage dont j’ai conscience qu’il est mon double, en lui prêtant mes gestes du quotidien 

dans une situation de jeu dramatique où ces gestes deviennent alors, selon Barba (1993), « 

extra-quotidiens » par l’énergie que je leur investis :  

Les techniques quotidiennes sont d’autant plus fonctionnelles 
qu’elles deviennent inconscientes. C’est pourquoi nous 
bougeons, nous nous asseyons, portons des poids, embrassons, 
montrons, acquiesçons ou nions par une série de gestes que nous 
croyons naturels et qui sont, au contraire, culturellement 
déterminés. (Barba, 1993, p. 40)  

 

Je ne m’attarderai pas ici sur l’importante nuance que soulève Barba entre le naturel et 

le culturel, mais sur ce qui conditionne ma gestuelle au quotidien, ma façon de bouger, de 

placer ma tête, mes épaules, mes hanches, sur le rythme de mes gestes aussi, ma démarche 

saccadée ou mesurée, sans à-coups. Sur scène, ces techniques quotidiennes deviennent extra-

quotidiennes en ce sens que l’acteur les reproduit consciemment dans les fins de faire 

apparaitre un personnage, un autre qui vit en lui le temps du jeu dramatique où la reproduction 



49 

de cette gestuelle exige un investissement d’énergie que les techniques quotidiennes 

ménagent : «Les techniques quotidiennes du corps sont en général caractérisées par le 

principe du moindre effort, à savoir un rendement maximum pour l’utilisation d’un minimum 

d’énergie. » (Barba, 1993, p. 40). Les techniques extra-quotidiennes se basent au contraire 

sur un gaspillage de l’énergie ajoute-t-elle. Elles semblent même suggérer un principe inverse 

de celui qui caractérise les techniques quotidiennes : le principe d’une dépense maximum 

d’énergie pour un résultat minimum qui consiste à rendre un personnage fluide auquel on 

croit : « les techniques extra-quotidiennes visent l’information : littéralement, elles mettent-

en-forme le corps en le rendant artificiel/artistique, mais crédible. » (Barba, 1993, p.41) 

 

Recréer la gestuelle d’un personnage dramatique à partir de mon propre corps m’amène 

à me recréer d’abord en prenant conscience de mon corps, à son stade d’évolution, à suivre 

cette évolution par mon schéma corporel qui me renvoie la perception de ma corporéité 

(Merleau-Ponty, 1945), mon corps qui me perçoit en tout et en partie, mon corps percevant 

qui me perçoit, moi, et moi dans le monde selon la perception que j’en ai. Ce corps percevant, 

selon le mot de Sylvie Morais (2016), me perçoit d’après l’expérience qu’il a acquise : « […] 

ce corps percevant n’est pas sans vie. Il est habité d’expériences, traversé par son histoire. Il 

porte avec lui sa mémoire biographique : il a un rapport avec son propre corps, le corps du 

je; un rapport aux autres, une relationnalité; de même il a une spatialité et une temporalité 

formative » (Morais, 2016, p. 229). Morais développe, en s’inspirant des travaux de Merleau-

Ponty, cette complexité du corps de l’artiste qui découvre en lui un autre de lui-même. 

D’abord, le corps je, celui que je suis « […] constitué de corps et d’esprit, de rationalité, 

d’émotions, d’histoires et de mémoires » (Morais, 2016, p. 230-231) et qui m’est inconnu, 

que je découvre. Puis, le corps spatial, celui qui évolue dans un espace qui est le sien et celui 



50 

des autres, perçu en relation avec son espace intérieur, non en opposition, mais en 

complémentarité, « […] où dedans/dehors n’est plus limité par ses contours corporels » 

(Morais, 2016, p.232-233). Puis, le corps relationnel, celui placé en relation avec les autres, 

de qui il s’isole pour créer sans cesser de les considérer, il est « […] avec les autres dans une 

relation fondamentale » (Morais, 2016, p. 233). Puis, le corps temporel, celui qui se 

transforme par la création dans une durée : « […] dans son expérience de la création, l’artiste 

s’accorde donc à son temps vécu, dans l’attente de ce qui vient et de ce qui transforme, ce 

qui change et devient autre. » (Morais, 2016, p.236) Enfin, le corps formatif, celui qui se 

construit en permanence : « Avec sa création, l’artiste ouvre une trace en passant, il ouvre un 

passage dans son histoire. Vivre l’expérience de créer, c’est expérimenter, dans le sens fort 

d’un engagement dans sa propre histoire. » (Morais, 2016, p.237) 

 

Dans la pratique théâtrale, on crée entre les séances de création, certes, mais surtout 

pendant celles-ci, avec l’autre, lui aussi en situation de création, qui plus est, dans la même 

recherche pour la même œuvre :  

Selon ce corps relationnel décrit par l’artiste, partager son œuvre 
avec les autres est vécu dans la liberté à travers une relation 
d’intersubjectivité bienveillante. C’est dans une relation 
bienveillante que l’artiste trouve en lui-même les moyens de se 
dépasser, de s’engager dans une pratique formative, d’entrer 
littéralement dans la mouvance de sa formativité. (Morais, 2016, 
p. 235)  

 

Par la création théâtrale, on s’engage dans l’œuvre partagée (qu’on pourrait nommer 

œuvre relationnelle  constituée de l’œuvre individuelle, la proposition d’interprétation d’un 

personnage, et de l’œuvre collective, la production dans tout son ensemble) et dans le 

processus de création qui se vit par son développement, dans des espaces partagés : l’espace 



51 

scénique (le lieu physique) qui évoquera l’espace dramatique (le lieu fictif ou référentiel à la 

création) et l’espace vital qui se confondra à l’espace relationnel où l’autre est accueilli dans 

une bienveillance motivée par la situation de création.  

 

2.1.3 La création 
 

La première acception (Le Grand Robert, 2025) du mot création réfère à un sens 

religieux : Action de donner l’existence, de tirer du néant. C’est la création de la Genèse, au 

Tout Début lorsqu’en sept jours Dieu créa notre monde selon sa Volonté. Le temps précédant 

cette création est peu documenté, tout comme celui qui se serait écoulé avant le Big Bang. 

Dommage. 

 

La seconde acception réfère à une création toute faite, au monde considéré comme 

créé : l’ensemble des choses créées. Encore là il s’agit de création surgissant de nulle part, 

peut-être précédée d’une période de latence, mais assurément sans précédent. Ce sont les 

troisième et quatrième acceptions qui m’intéressent, la création venant de l’humain : Action 

de faire, d’organiser (une chose qui n’existait pas encore) et ce qui est créé par (l’homme) : 

Les créations en musique, Les créations de Tchekhov, Les créations collectives.  

 

La création humaine se définit par opposition à la génération naturelle et à la fabrication 

tout en incluant ces deux productions créatrices car elle les maitrise pour faire apparaitre, 

donner à voir tout en ajoutant à ce qui a été créé (Bourgeois, 2018). Cette création s’inscrit 

dans une suite temporelle où il y a un présent - le présent même d’une création – et un passé 

qui participe de son esthétique et de son contenu. (Il y a eu les créations impliquant un futur, 



52 

les œuvres d’avant-garde, créées en considérant un temps qui n’était pas arrivé, des œuvres 

en avance sur leur temps.) Paradoxalement, des créations ont surgi par opposition, en rupture 

avec un mouvement précédent, des manifestes aussi, s’opposant à des esthétiques et contenus 

qui se seront eux-mêmes créés sous le générique d’œuvres modernes, voire d’avant-garde. 

 

La création humaine est ainsi souvent contradictoire par son activité qui prend son 

rythme dans un va-et-vient entre la passivité et l’agir où une création en latence surgit, forcée 

d’apparaitre par son créateur qui y aura investi plus que sa volonté.  

 

Qui a dit de ne pas se méprendre sur la position en tout apparence inerte d’un écrivain 

lézardant sur une chaise au soleil – il est peut-être à écrire. Ce processus de passivité et d’agir, 

de latence et de surgissement se poursuit également au théâtre où entre deux répétitions la 

création d’un rôle évolue sans qu’on y travaille, engendrant ou provoquant ce qui évoluait 

dans la passivité. Il y a une maturation qui s’effectue par le temps en toute latence.  

 

Cette création humaine apporte chez le créateur même un processus œuvrant en 

contradiction car celui-ci n’est pas seulement auteur d’une chose nouvelle mais créateur de 

lui-même dans un apprentissage qui l’oblige à s’opposer à ce qu’il était (Bourgeois, 2018) 

pour laisser advenir un autre en lui, qui le poursuivra pourtant en participant de lui-même : 

on ne nait pas créateur, on le devient. L’œuvre qui se crée, crée son créateur en ce sens qu’il 

devient autre, qu’il traverse un seuil, conscient de s’être transformé dans et par son acte 

créateur en perpétuel mouvement, vers l’avant dans un présent en rupture avec son passé, 

selon Bourgeois (2018), ou dans un présent en continuelles transformations silencieuses 

(Jullien, 2009) ou, enfin, « […] il se sent grandi par cette création récente parce qu'elle joue 



53 

en quelque sorte un rôle de tremplin à partir duquel ses potentialités créatrices accrues 

peuvent continuer de s'actualiser» (Gosselin & al., 1998, p.653).  

 

Gosselin, Potvin, Gingras et Murphy (1998) décrivent le processus de la création 

s’effectuant dans une temporalité et par l’esprit selon trois phases: l’ouverture, l’action 

productive et la séparation, dynamisées par trois mouvements: l’inspiration, l’élaboration et 

le mouvement de distanciation. La phase d’ouverture, la première, est « […] caractérisée par 

une certaine passivité », est celle qui laisse émerger une idée, un concept de création, qui 

prend naissance dans le matériel lorsque l’artiste, à la seconde phase, la phase d’action 

productive, « […] organise le matériel qui a surgi en phase initiale de manière plus 

intentionnelle, plus consciente et concrète. Enfin, dans la troisième et dernière phase, la phase 

de séparation, l’artiste prend « […] un certain recul par rapport à son travail, [interagit] avec 

l'œuvre et, finalement, [s'en sépare] » (Gosselin & al. 1998, p.651- 652).  

 

Des trois mouvements qui dynamisent, les deux premiers nous apparaissent être portés 

par le corps et le dernier par l’esprit. Le mouvement d’inspiration influe dans le corps en le 

poussant à créer, à se mettre à l’œuvre. Le mouvement d’élaboration sollicite le corps pour 

donner forme à l’œuvre. Et le troisième mouvement, le mouvement de distanciation, est porté 

par l’esprit en ce sens qu’il amène l’artiste à développer un jugement esthétique sur sa 

création. Dewey (1934) pensait en ce même sens le processus de création où l’artiste crée et 

perçoit pendant le processus de création, faisant l’expérience du jugement esthétique et de la 

création artistique selon une dyade temporelle « […] de telle sorte qu’elle est ressentie de 

façon plus intense et plus condensée » (Dewey, 1934, p.101). Stanislavski enseignait cette 

même conception dyadique où se côtoient création et réflexion lors de la création d’un 



54 

personnage dramatique. « Cependant, cette créature [le personnage] n’est-elle pas une partie 

de moi-même ? » (Stanislavski, 1949, p.38) interroge Kostya, un des élèves qui sera le 

narrateur à travers lequel parle Stanislavski dans La construction du personnage (1949) et 

aussi dans le livre précédent, La formation de l’acteur (1936, p.38) : « Je l’ai extraite de ma 

propre substance. Je me suis divisé, en quelque sorte, en deux personnalités. L’une d’elle a 

vécu en acteur, l’autre en observateur ». La personne que je suis donne forme à un 

personnage, une œuvre que je façonne à même mon corps et son passé émotionnel, affectif, 

sensoriel, etc., un personnage que j’accompagne et dirige avec l’aide des observations de mes 

partenaires de jeu et de mon enseignant (ou metteur en scène dans une situation 

professionnelle). Cette création s’élabore selon des phases temporelles, comme celles de 

Gosselin, & al. (1998). Une phase d’ouverture correspondant aux premières lectures d’un 

texte lassant poindre et découvrir un personnage où par des ateliers de gestuelles ou 

d’improvisation qui mènent tout autant à l’émergence et à la découverte par des travaux 

différents. Puis, une phase d’action productive qui débute par l’analyse du personnage qui se 

découvre en lui et avec son contexte tant relationnel, scénique que dramatique pour se 

poursuivre en répétition jusqu’à trouver une forme presque achevée lors des représentations, 

«presque achevée» parce que chaque représentation donnera une variante plus au moins 

différente de l’œuvre, du personnage, selon l’interprétation du moment inhérente à mon état 

comme personne, à ceux de mes partenaires de jeu, aux spectateurs et à l’environnement 

physique des lieux (la salle, son climat, la constance de la régie, etc.). Enfin, une dernière 

phase, celle de la séparation où je déposerai mon costume une dernière fois après la dernière 

représentation, achevant ainsi l’œuvre qui ne sera plus accessible parce que le théâtre est un 

art vivant. C’est peut-être en partie pour cette raison que souvent un acteur a maille à partir 

avec son personnage, voire n’arrive plus à s’en départir (Roques, 2015). 



55 

2.1.4 La transformation  
 

Trans marque le passage ou le changement par-delà et formation : action de former, de 

donner sa forme et son identité. Trans marque le passage de ce qui a été formé, de ce qui 

avait une forme, une identité pour lui en substituer une autre – modifiée. C’est une 

transformation chez l’individu qui s’opère par l’expérience où la première épreuve est un fait 

vécu, orienté et pris par la conscience et la seconde qui consiste à accepter de changer, de se 

laisser altérer, d’être autre par une négation de soi : accepter de ne plus être ce que j’étais, 

j’arrive à cet autre devant moi qui n’attend qu’à me pousser vers un autre de moi-même à 

son tour dans un processus de changement non perceptible mais que je constate lorsque la 

transformation s’est opérée et a opéré sur moi, silencieusement, pour parler dans le doux sens 

que François Jullien (2009) qui nomme ce processus transformations silencieuses.  

 

Dans Les transformations silencieuses (2009), François Jullien se pose en incipit cette 

question, après avoir constaté son vieillissement au regard d’une photo de lui-même révélant 

des traits de son passé : « D’où vient ce qui se produit inlassablement sous nos yeux, et qui 

est le plus effectif, est patent, certes, mais qui ne se voit pas? » (Jullien, 2009, p. 9) À cette 

question, il répond que la situation amène un sujet à se transformer sans que ce dernier soit 

conscient du changement avant qu’il n’aboutisse et soit marqué par un évènement constaté, 

changement qui s’effectue pourtant bel et bien: « […] la transformation est effective mais 

non perceptible: […] la transformation est globale, progressive et dans la durée, elle résulte 

d’une corrélation de facteurs et comme c’est «tout», en elle, qui se transforme, elle ne se 

démarque jamais suffisamment pour être perceptible» (Jullien, 2009, p.15). Jullien tisse une 

analogie entre cette transformation silencieuse de la relation amoureuse et l’érosion parce 



56 

que l’une et l’autre se produisent sous nos yeux sans qu’on en perçoive les effets, si ce n’est 

qu’après une certaine durée :  

 
Elle et lui ne s’aiment plus. Ce qu’ils n’auraient auparavant pas 
même pu imaginer leur est pourtant bel et bien arrivé, ils n’ont 
rien de mieux à faire désormais que de se quitter […] peuvent-ils 
oublier ces premiers silences, ces premiers évitements, ou même 
seulement les premiers frôlements non amoureux qui ont produit, 
au fil des jours, sans qu’ils aient songé à s’y arrêter, cette érosion 
affective semblable à l’érosion géologique qui a fait s’ébouler 
soudain tout un pan de la falaise sur le rivage?» (Jullien, 2009, 
p.19)  

 
Jullien décrit le processus de transformation comme étant non senti au moment présent 

(« silencieuxm») où il s’effectue sur le sujet mais perçu après par un constat du changement, 

une prise de conscience du passage du temps, un ravage dans le cas de la relation amoureuse 

sous l’angle que l’apporte Jullien, une relation évoluant en s’effaçant dans une situation 

échappant aux sujets. La situation dicterait le chemin de la relation de deux sujets qui auraient 

vieilli et changé en s’éloignant, la situation éroderait l’amour qui les avaient unis. « 

Nuitamment, la brèche esquissée est devenue fissure - fente – faille – fossé - ; cet infime 

devenant infini » (Jullien, 2009, p. 21). C’est « le point sur le nez » barthien de l’altération : 

« Production brève, dans le champ amoureux, d’une contre-image de l’objet aimé. Au gré 

des incidents infimes ou de traits ténus, le sujet voit la bonne Image soudainement s’altérer 

et se renverser » (Barthes, 1977, p.33). 

 

Le vieillissement et la relation amoureuse suivent la discussion de Jullien qui réfléchit 

la transformation à partir de la philosophie hellénique et chinoise, préférant la seconde pour 

enligner son concept puisque Platon et Aristote ne peuvent concevoir la transition comme un 

être ou un état en soi ou un passage, tel que l’envisage la tradition chinoise. « Comme chez 



57 

Platon, ce qui retient Aristote de penser l’entre en tant qu’entre est que défaille en celui-ci la 

détermination qui fait «être». Puisqu’il n’est d’«être» - tel est le postulat grec – non pas flou, 

mais seulement distinct et indéterminé » (Jullien, 2009, p.25). Pour Jullien la pensée chinoise 

développe le concept de la transformation en jeu de polarité où le passage de A à B est un 

relais qui porte l’essence à la fois du A et du B dans une modification-continuation 

(communication), dit le chinois (biang-tong). D’une part, ces deux termes s’opposent, la 

modification à la continuation poursuit, l’une innove et l’autre hérite. Mais de l’autre, et en 

même temps, chacun des termes marque la condition de l’autre : c’est grâce à la modification 

que le procès engagé ne s’épuise pas, mais, se renouvelant par elle, peut continuer; et, 

réciproquement, c’est la continuité, ou plutôt la continuation, qui permet de communiquer au 

travers même de la modification qui survient et fait d’elle aussi un temps de passage (Jullien, 

2009). La transformation est dite silencieuse car elle s’effectue sans heurt et si heurt il y a, 

c’est après la transformation, après qu’elle s’est accomplie et que le sujet en a pris conscience. 

À ce moment, non seulement la transformation est accomplie, mais elle a donné lieu à une 

autre transformation déjà engendrée par la précédente. La mort déjà est dans la naissance.  

 

C’est là des transformations silencieuses teintées de négatif, tout comme la métaphore 

avec l’érosion développée par Jullien, parce que ces transformations ne sont pas orientées 

par le sujet qui les subit. Le même processus silencieux peut être réfléchi en amenant une 

transformation teintée de positif : le vieillissement qui amène le sujet à une conscience 

sensitive de son corps pour mieux en jouir; une relation amoureuse qui se stratifie en 

expériences au lieu de s’éroder jusqu’à l’aplanissement. Un étudiant, une étudiante qui laisse 

entrer en lui par une pratique théâtrale un personnage avec ses caractéristiques physiques, 

psychologiques, sociales, relationnelles pour le jouer et par la suite prendre conscience de ce 



58 

que ce personnage ni plus ni moins fictifs lui a apporté dans sa transformation, certes 

silencieuse, dans une durée, et orienter l’acquis dans les fins d’une construction de l’individu, 

voilà qui n’est pas subir une transformation, ni en être érodé ou vieilli, mais stratifier une 

expérience pour passer un seuil par l’altérité : «Toute formation d’acteur repose sur une 

pédagogie de l’altérité : prendre conscience du moi pour mieux faire apparaitre ce qu’il n’est 

pas : l’autre. Toute formation d’acteur vise, en fait, la transformation » (Tremblay, 1993, 

p.33). 

 

2.1.5 L’altérité  
 
La solitude est le prélude nécessaire à la 
communication, mais c’est au cœur de moi-
même que l’autre m’est nécessaire. 
P. Ricœur, Soi-même comme un autre 

 

Altérité sur le plan étymologique s’est développé selon deux acceptions: autre et 

changement. Son contraire : identité (Le Grand Robert, 2025). «Altérer» va dans les mêmes 

sens : troubler, affecter et rendre autre. Voilà tout ce dont j’aurai besoin pour discuter de 

l’advenue de l’autre avec les développements philosophiques du concept de l’altérité que 

voici. 

 

Des philosophes ont développé leur conception de l’altérité et de la conscience de soi 

en opposition à d’autres conceptions précédentes ou en en réactualisant qui semblaient avoir 

fait date (Courtine-Denamy, 2018). À partir de Descartes qui fait table rase de ce qui existe 

pour laisser poindre la conscience de soi-même, car c’est tout ce qu’il reste, une conscience, 

d’abord de soi. Puis de l’autre où cet autre apparait par la conscience que j’en ai. Je n’aime 



59 

pas cela, Husserl (1992) non plus qui récuse Descartes par la méthode de l’épochè – je m’y 

attarderai dans la méthodologie - pour toutefois aboutir à la même perception cartésienne de 

l’autre qui ne peut être perçu que par ma conscience, fût-elle libérée de tout a priori : « C’est 

en moi que j’éprouve, que je connais l’autre, c’est en moi qu’il se constitue – vu 

apprésentativement en miroir, et non comme un original (Gusserl, 1992, introduction). 

J’aime mieux cela. 

 

Heidegger récusera à son tour la perception immédiate du sujet. Le Soi, pour 

Heidegger, ne peut être Soi que dans la mort et inauthentique en société en plus d’être dans 

l’affairement. C’est pourtant cet environnement méprisé qui supporte l’être à devenir, à 

advenir. L’aspect de l’inauthenticité et de l’affairement m’intéresse dans la mesure où les 

étudiants, étudiantes, comme tout être, se protègent face à l’autre et face à elles-mêmes dans 

le tourbillon du quotidien; deux aspects à considérer pour mieux les réduire afin qu’ils soient 

disponibles pour l’autre et pour elles-mêmes. Heidegger parlera aussi de sollicitude qui soit 

assujettit autrui, soit le libère, ce qui nous ramène à Kant, où l’autre s’approche avec du 

sentiment et de l’affectivité dans le respect. Effectivement, chez Kant, il ne s’agit pas de 

perception d’autrui, mais une éthique d’autrui, une bienveillance, un respect de l’autre, une 

compréhension de l’autre avant une conscience de soi (Courtine-Denamy, 2018). J’y 

reviendrai en parlant de Levinas et de Ricœur, mais auparavant, je m’arrête sur Sartres, qui 

lui aussi récuse la transcendance du sujet, même inverse le processus de perception où c’est 

autrui, le regard culpabilisant d’autrui qui s’installe dans la subjectivité du Soi amenant ce 

dernier à se voir selon ce regard de l’autre. C’est là un processus fortement ancré dans 

l’individu, a fortiori chez le collégien, la collégienne toujours au cœur d’une recherche 



60 

identitaire orientée par ce regard de l’autre. Dois-je rappeler que l’identité est antonyme à 

l’altérité? 

 

Pour Levinas (1979), la conscience de l’autre prime sur celle du Soi car autrui existe 

sémantiquement avant d’être perçu par Soi. Celui qui va vers l’autre doit accomplir un acte 

d’humilité pour se placer en dessous de l’autre pour mieux le rencontrer, et non demeurer 

dans les plates-bandes de sa conscience, non se mettre à sa place, mais bien l’élever au-dessus 

de Soi comme pour l’Infini (Courtine-Denamy, 2018). Voilà un beau programme dans 

l’enseignement du jeu dramatique (dans l’enseignement tout court!) où l’étudiant-comédien, 

l’étudiante-comédienne doit placer son personnage et ses partenaires de jeu au-dessus d’elle-

même afin d’y accéder, créer, se transformer et laisser advenir l’autre de lui-même dans un 

cheminement édifiant. Vous aurez placé l’enseignant, l’enseignante dans cette même posture, 

en-dessous de l’étudiant-comédien, l’étudiante-comédienne, avec toute la force de la fragilité 

impliquée. 

 

Paul Ricœur (1990) développe la rencontre de l’autre dans le même sens du respect et 

de la sollicitude par un rapport d’amitié où Soi et l’autre sont des semblables en demeurant 

chacun soi-même, acceptant l’autre tel qu’il est, partageant l’amitié sans craindre la 

différence ni l’étrange qui éloigne les êtres les uns des autres. Il n’y a pas de position 

hiérarchique chez Ricœur comme chez Levinas, ce qui demeure, c’est le respect et la 

rencontre de l’autre dans la bienveillance. 

 

Dans la pratique théâtrale en contexte scolaire, l’enseignement devient le pivot de 

l’altérité chez l’étudiant, l’étudiante dans le respect et la bienveillance, qui s’apprête non 



61 

seulement à se modifier pour laisser émerger un personnage mais aussi à vivre une 

transformation de lui-même pour qu’advienne un autre de lui-même. Lucie Villeneuve qui a 

enseigné le jeu dramatique/théâtre aux niveaux primaire et secondaire de même qu’en 

formation des maitres s’est intéressée à la relation de bienveillance indispensable à l’altérité 

: « La transmission du savoir s’appuie donc sur une qualité d’accompagnement dans laquelle 

la dimension affective revêt une grande importance. Si ce constat est vrai pour toute situation 

pédagogique, il l’est encore plus pour ce qui est de la formation en art dramatique, car 

l’enseignant, l’enseignate s’engage intellectuellement, physiquement et émotionnellement 

dans sa relation à l’autre » (Villeneuve, 2014, p. 61). L’enseignant, l’enseignante crée et 

entretient un contexte pour qu’émerge le processus d’altérité chez l’étudiant, l’étudiante. Ce 

contexte tient dans le jeu, dans la fiction et la recherche d’esthétique, et la confiance dans les 

relations entre enseignant ou enseignante et partenaires de jeu : 

L’élève qui joue « à faire comme si » (Page, 1992, p. 21) 
abandonne temporairement ce qu’il est pour accueillir le 
personnage en lui. Souvent, il est étonné de se découvrir autre, 
avec cette multitude de personnages; il se surprend lui-même par 
ses capacités de travestissement, car il ne se savait pas si 
nombreux. Par le biais de cette ouverture à l’altérité, il découvre 
son identité tout autant que celle de l’autre. Il apprend donc à 
vivre avec, à dépasser sa propre expérience. Très souvent, 
d’ailleurs, l’élève se retrouve transformé par son périple. Comme 
quoi l’espace fictionnel de la rencontre favorise l’émergence de 
la prise de conscience de soi et des autres. […] En théâtre, la 
construction identitaire se fait en grande partie par l’incorporation 
du personnage, par l’incarnation de ses émotions, de son ressenti 
et de ses valeurs, qui traduisent une façon unique d’être au monde. 
(Villeneuve, 2014, p.62-66) 

 

 

Outre la conscience de lui-même qu’il développe et la rencontre d’une identité autre 

provenant de la fiction, qui influe sur cet étudiant, cette étudiante qui lui prête corps et esprit, 



62 

la pratique du jeu théâtrale, dit Lucie Villeneuve, citant Peter Brook (1995, p.18), découvre 

ou enrichit des attitudes participant à sa construction en tant qu’individu :  

[L]’élève qui « joue », au sens théâtral du jeu, est mis dans des 
conditions où il est à la fois lui-même et, en même temps, face à 
la demande du théâtre, obligé d’être lui-même en « mieux ». Il 
doit être plus dynamique, plus concentré, plus vigilant, plus 
compréhensif, plus sensible. (Brook, 1995, p18, cité par 
Villeneuve, 2014, p. 70) 

 

Ces exigences énumérées par Brook amènent l’étudiant ou l’étudiante à se défaire 

d’elle-même par la concentration et les efforts intellectuels, sensitifs et corporels afin 

d’accueillir tant ses partenaires de jeu que ce personnage qui prend corps en lui dans un 

processus qui aboutit à le faire devenir – autre d’elle-même. 



 

 
CHAPITRE 3 

METHODOLOGIE, COLLECTE ET ANALYSE 
 

 

3.1 Fondements épistémologiques 
 
 

Le jour où je me suis demandé mais que diantre est-il advenu à cet étudiant, cette 

étudiante pour qu’elle ait tant gagné en maturité, j’ai aussitôt pris conscience que ce ne 

pouvait être autre que cette étudiante même qui allait me répondre. Certes, lui poser 

directement la question l’aurait sans doute amenée à des conjectures telles que celles que me 

seraient venues si j’avais tenté seul d’y répondre. Il me fallait une méthode. 

 

J'aurais pu être quantitatif : compter les récurrences des concepts, le nombre de 

participantes et de participants ayant soulevé chacun des concepts récurrents. J'aurai pu 

soutirer de ces informations l'importance de l'arbre thématique et quelle importance chacun 

de ces concepts apportait dans la transformation de l'individu dans l'ensemble de la pratique 

théâtrale au collégial et quelle importance en soi pour chacun des participantes et participants. 

Le chemin pour y parvenir eût été d'établir un questionnaire avec choix de réponses ou des 

réponses quantitatives ou encore des réponses à développement. Ce qui aurait été certes 

intéressant comme résultat d'analyse, toutefois, ce dernier eût été obtenu à partir d'hypothèses 

que j'aurais injectées en amont des données qui, elles, auraient été ainsi obtenues dans un 

courant qu'auraient inéluctablement suivi les participantes et les participants pour résulter en 

aval en des conclusions que j'aurais peu ou prou commandées, ce que je voulais éviter. Il 

m'importait de connaitre la transformation de chaque étudiant et de chaque étudiante sans 

leur montrer un tant soit peu l'amorce d'une réponse. S'il doit y avoir des recoupements entre 



64 

les données des participants et des participantes, que ce soit à travers les données 

émanant de ces dernières sans orientations provoquées par des questions. 

 

Une épistémologie qualitative s’imposait sur la quantitative, bien que les entretiens 

semi-dirigés me gênaient car il s’agissait encore là d’induire des réponses dans des questions 

posées à des étudiantes et des étudiants qui ne s’étaient jamais arrêtés à prendre conscience 

de cette advenue de la maturité les ayant fait devenir autre qu’eux-mêmes. Je tenais à ce que 

l’étudiant, l’étudiante prenne le temps de revivre la pratique théâtrale qu’elle avait poursuivie 

pour faire jaillir le sens qu’il me fallait pour comprendre, trouver réponse à ce fait : comment 

cette pratique théâtrale au collégial transforme l’étudiant, l’étudiante. Les fondements du 

post-qualitatif (Paquin, 2020) assorti de l’approche phénoménologique et des entretiens 

d’explicitation (Vermersch, 1994), proposés par ma directrice Sylvie Morais, se sont imposés 

dans la plus haute pertinence. 

 

3.1.1 Phénoménologie 
 

Husserl est identifié comme étant le fondateur de la phénoménologie. Bien qu’il 

s’inscrive dans l’absolutisme allemand où Kant et Hegel avait posé l’appréhension de l’objet 

comme réalité en soi, Husserl s’en détache pour affirmer que cette réalité, si elle existe bien 

en soi, prend tout son sens dans la conscience que le sujet lui prête. Là où Kant et Hegel 

avaient écarté le sujet comme investisseur de sens, Husserl, lui, le ramène dans une position 

de conscience qui suspend tout préjugé (épochè) pour accéder à la réalité de l’objet afin de 

le reconstituer. Alors que l'existence de l'objet transcendant est toujours relative à une 

conscience, cette conscience, en revanche, celle que découvre l'épochè, se donne pour 



65 

existante indépendamment de la réflexion qui la perçoit. Si l'objet peut être considéré comme 

contingent, non nécessaire, la conscience, elle, est donnée d'une manière absolue. La faculté 

de cette conscience, dans la constitution de sens de l’objet, ne consiste pas à lui prêter un 

sens mais à retracer le chemin que l’objet a pris pour prendre du sens. Constitution n’est pas 

construction ni synthèse mais plus précisément reconstitution d’un sens oublié ou méprisé 

dans l’acception de non reconnu, passé inaperçu. Dans une approche phénoménologique, la 

conscience affranchie de tout préjugé se borne à laisser se manifester l’objet réel pour lui 

donner un sens ou plus exactement à reconnaître le sens que le phénomène se donne lui-

même et à lui-même. C’est le retour à la réalité, le retour à ce qui a été vécu, oblitéré. Cette 

prise de conscience peut être décrite comme un mouvement de conversion qui, s’écartant 

d’idées préconçues, oriente le regard vers les vécus en lesquels se constitue la réalité de 

l’objet, le phénomène lui-même au sens phénoménologique. La constitution 

phénoménologique par l'épochè retrouve le sens véritable du vécu qui demeurait dans sa 

propre ignorance et se (re)trouve libéré et par là même, signifié. Enfin, soulignons l’aspect 

intrinsèque de la conscience et de l’objet apporté par Husserl (1992) qui insiste sur le fait que 

cette conscience n’est pas anonyme, qu’elle est partie prenante d’un moi à qui appartient le 

vécu, cet objet à constituer. 

 

3.2 Collecte de données : l’entretien d’explicitation 
 

La collecte de données consiste à interroger des étudiantes et étudiants sur leur propre 

processus de création par l’outil de l’entretien d’explicitation (Vermersch, 1994) qui se 

rattache à la méthode phénoménologique. Par cet entretien d’explicitation, le chercheur 

(l’interviewer) amène le participant ou la participante à relater son expérience par une 



66 

description exclusivement portée sur les actions d’une expérience, en l’occurrence, pour ma 

recherche, sur les actions d’une expérience de la création théâtrale vécue au collégial dans le 

cadre du cours Techniques de création théâtrales; ensuite, le chercheur traite l’information 

recueillie par enregistrement pour la transcrire en récit organisé – j’y reviendrai afin de me 

permettre, ici, de préciser la genèse phénoménologique de la pratique de l’entretien 

d’explicitation. 

 

L’entretien d’explicitation est un entretien non dirigé, bien que sa tenue demande que 

l’interviewer dirige, ou plus justement, redirige constamment le participant, la participante à 

décrire les actions sans les justifier, sans les considérer sur les plans axiologique ou 

psychologique. Cette constatation ouvre une perspective de discussion, dans la partie 

méthodologique, pour classer l’entretien d’explicitation selon les trois catégories convenues 

d’entretien, soit dirigé, semi-dirigé et non dirigé (Karsenti, Savoie-Zajc, 2011). 

 

Le départ de l’entretien d’explicitation repose sur la confiance et la complicité entre 

l’interviewer et le participant,  la participante à qui est demandé de prendre le temps de laisser 

venir en elle un moment marquant de son vécu. L’interviewer intervient comme un aide à 

l’introspection. Il amène le ou la participante dans l’action d’un moment vécu, non dans la 

perception de ce moment ou du jugement, non, seulement revivre aujourd’hui ce moment 

passé et accompli en en parlant au présent, confirmant ainsi que ce vécu resurgisse, 

s’actualise et se présente au chercheur dans son authenticité. Dès que le ou la participante 

décrit au passé, contextualise ou donne son opinion, elle n’est plus dans le vécu, elle le 

surplombe ; c’est là que réintervient l’aide de l’interviewer qui consiste à rediriger le 

participant, la participante dans son vécu afin que cette dernière se présente sans être dirigée 



67 

justement par un contexte, une opinion ou une distanciation temporelle. Le participant, la 

participante est dirigée sans qu’elle dirige les données : elle les reconstitue dans la posture 

phénoménologique husserlienne. 

 

L’interviewer garde le participant, la participante dans la description détaillée du vécu 

(Vermersch, 1994). « Qu’est-ce que tu fais ? » ; « Qu’est-ce que tu vois, entends, sens, 

touche?» Et pourquoi pas ? « Bois-tu quelque chose ? » - J’ai la bouche sèche, dit-il. Je ne 

me souviens plus de qui est là … mais je suis dans mon personnage. Je ne sais plus si c’est 

mon personnage qui a soif ou moi. Je cherche une bouteille d’eau. Oui, c’est Léandre qui a 

soif. En fait, il n’a pas soif. Il prend sa bouteille pour se contenir. Il est anxieux. » Ici, le 

participant est demeuré dans le vécu. Il effleure le contexte mais n’y entre pas. « Qui est là » 

ne nous intéresse pas. Il nous ferait bifurquer vers une expérience au nous. Une 

contextualisation. Il devient facile de décrire le contexte, le nous. La distanciation apportée 

par la perception fait produire du discours qui s’écarte du vécu. Le participant ici est demeuré 

dans le vécu, dans l’action, dans la pratique théâtrale vécue à la première personne, fût-ce 

par la procuration de Léandre. Lorsque le participant, la participante s’intéresse au général 

entourant le vécu ou s’en distancie par l’opinion ou la temporalité (il, elle en parle au passé), 

l’interviewer intervient : « Qu’est-ce que tu fais avec la bouteille ? » Le participant possède 

toutes les données -de sa pratique théâtrale- que seul le chercheur saura ordonner - par la 

praxis d’écriture, à laquelle je saurai revenir aussi. Pour y avoir accès, le participant a besoin 

de l’aide à la description du vécu par introspection que lui procure l’interviewer en le gardant 

de se fabriquer de faux souvenirs par un recul : Je me souviens, je faisais prendre une 

bouteille d’eau à mon personnage parce dans la mise en scène on avait décidé…  C’est là un 

chemin menant vers la reconstruction de faits. On ne veut pas ça. Il y aurait un risque d’une 



68 

perte de mémoire -inconsciente ou non – qui amènerait le participant à la colmater - à son 

insu ? - par un autre fait. On veut que le participant demeure au présent dans le fait vécu 

accompli. Cette aide se veut inductive afin que l’introspection repose sur une mémoire 

passive qui ne reconstruit pas le vécu, qui laisse venir tel que vécu le moment sans 

rationalisation qui organiserait le récit. Sans tendre vers l’hypnose, le participant, la 

participante en plein éveil lâche prise sur sa rationalisation pour laisser venir un moment, son 

regard se fixe, se perd, ses yeux se dilatent. Noir. « [Elle] pense qu’il y a une fenêtre qui ne 

donne pas sur l’extérieur. [Elle va] chercher une intensité dans [s]a vie qu[‘elle peut] 

transposer sur la scène. [Elle se sent] switcher. [Elle met] la switch à on. » Lumières. Ici, la 

participante est dans le vécu, elle vit le vécu accompli depuis quelques années dans un récit 

au présent sans jugement, sans contexte, sans rationalisation. Elle donne à entendre un vécu 

(des données d’analyse) que le chercheur saura organiser, interpréter et signifier par la praxis 

d’écriture - j’y reviens - qui s’inscrit bien évidemment dans une analyse post-qualitative « en 

mode écriture » (Paillé et Mucchielli (2012).  

 

3.2.2  Les participantes et les participants 
 

La cueillette des données s’effectuera auprès d’étudiantes et d’étudiants ayant 

fréquenté le cours Techniques de création théâtrales du programme collégial Arts, lettres et 

communication.  Le cours consiste dans les premières semaines à explorer des techniques de 

création théâtrales, dans les suivantes à appliquer ces mêmes techniques à un projet de 

création choisi par l’étudiant, l’étudiante dont l’aboutissement est une représentation devant 

un public composé de parentes et parents, amies et amis, étudiantes et étudiants, enseignantes 

et enseignants. 



69 

J’inviterai les étudiantes et les étudiants de trois cohortes auxquelles j’ai enseigné 

durant les 10 années de ma pratique enseignante en création théâtrale au collégial, de la 

première cohorte à la dernière, afin de recueillir des données qui n’auront pas, à mon présent 

avis, les mêmes richesses. Les étudiantes et les étudiants de cette 10e année ont reçu mon 

enseignement avant que je me pose cette question fondamentale de ma recherche sur 

l’advenue de l’autre de soi-même par la pratique théâtrale au collégial, dans le but évident de 

ne pas enseigner à des étudiantes et des étudiants qui pourraient être retenus comme 

participantes et participants à la recherche et que je pourrais orienter. 

 

Je mènerai des entretiens d’explicitation auprès d’étudiantes et d’étudiants par 

visioconférence afin de rejoindre les participantes et les participants qui poursuivent des 

études ou une carrière à différents endroits sur le territoire québécois. Chaque entretien se 

tiendra sur 50 minutes sur des jours différents. Le début consistera à prendre contact avec le 

participant, la participante puis à lui demander de laisser venir à sa conscience présente un 

moment marquant de sa pratique théâtrale au collégial, puis d’en parler au présent, de décrire 

les actions construisant ce moment, les lieux où il se déroulait, avec quelles personnes, et ce, 

jusqu’à l’épuisement de la description du moment, jusqu’à ce que le participant, la 

participante n’ait plus rien à décrire. Puis, je leur demanderai de laisser venir un autre moment 

d’analyse, à savoir ce que ce moment leur apporte dans leur vie actuelle.  

 

Je veux savoir ce qui transforme ces étudiantes et ces étudiants après leur passage en pratique 

théâtrale au collégial. Celles-ci et ceux-ci sont inéluctablement les mieux placés pour m’en 

informer sans en connaitre sciemment la réponse. Ce peut être à moi de leur faire advenir 

leur réponse. Il m'importera de connaitre la transformation de chaque étudiant et de chaque 



70 

étudiante sans leur montrer un tant soit peu l'amorce d'une réponse qui se trouve latente dans 

leur vécu. C’est à ce vécu que l’étudiant, que l’étudiante doit elle-même s’adresser, revivre 

ce vécu pour l’amener à se signifier.  

 

3.3 Analyse en mode écriture 
 
 
La praxis d’écriture consiste à donner du sens à l’expérience vécue par les 

participantes et les participants se « […] situant à trois niveaux : la transcription, la 

transposition et la reconstitution » (Paillé et Mucchielli, 2012, p.185). Au premier niveau, la 

tâche consiste à l’entretien d’explicitation de vécus par visioconférence puis à la transcription 

écrite de l’audio. Dans le second, je procéderai à l’annotation des transcriptions. Puis, dans 

le troisième niveau, à l’écriture d’un rapport sur l’ensemble des vécus des 10 participantes et 

participants. Cette dernière étape se décompose à son tour en « […] trois grandes opérations 

en boucle intervenant fréquemment dans l’ordre qui suit : l’appropriation, la déconstruction 

et la reconstruction ». (Paillé et Mucchielli, 2012, p.185). Pour l’appropriation, il me faut 

procéder à l’examen des données, à leur articulation afin de les placer en lien avec d’autres 

données d’un même participant ou participante ou, encore, en lien avec celles d’autres 

participantes ou participants et ultimement avec des « référents interprétatifs » (Paillé et 

Mucchielli (2012), p.185) provenant de mon cadre conceptuel.  Cette opération m’amènera 

à « […] une forme de sélection et d’un « storage » (toujours textuel) de données pertinentes » 

(Paillé et Mucchielli, 2012, p.185) afin d’examiner plus spécifiquement « certaines 

informations, considérées comme plus significatives », ce que Paillé et Mucchielli nomment 

« la déconstruction » qui précède, on s’en souvient, la troisième opération :  



71 

 […] la reconstruction, effort synthétique d’assemblage signifiant 
de données relatives à un phénomène. […] L’expérience du « Je » 
chez plusieurs sujets à l’ensemble des histoires de vie pouvant la 
mettre en lumière, et on obtient à ce moment à la fois une 
théorisation des éléments d’ordre conceptuel et une base 
descriptive existentielle. (Paillé et Mucchielli, 2012, p.186)  

 

Tous ces efforts scripturaux entre les étapes et les opérations sur les données activent 

leur interprétation et dépasse la fonction communicationnelle de l’écriture l’amenant au 

niveau de la création, création du sens – sens latent – donné aux vécus des participantes et 

participants : « […] c’est en écrivant que l’on pense, c’est en pensant que l’on analyse, c’est 

en écrivant que l’on analyse » (Paillé et Mucchielli, 2012, p.189). 

 

Je n’ai pas insisté ici sur le mouvement alternatif entre l’analyse et l’écriture de cette 

méthode qui consiste à revenir aux données puis retourner à l’écriture en passant par la 

conceptualisation de celles-ci, en boucle, jusqu’à l’exhaustion de l’interprétation menant à 

l’épanouissement du texte final qui « […] est donc une analyse qualitative, c’est-à-dire une 

proposition de compréhension des phénomènes, faite au lecteur [et lectrice] » (Paillé et 

Mucchielli, 2012, p.192). 



 

 
CHAPITRE 4 

L’ADVENUE DE L’AUTRE DE SOI-MÊME 
 

Dans ce chapitre je procède à l’analyse en mode écriture. Après une transcription des 

verbatims, j’ai repéré la récurrence des thèmes chez les participantes et participants pour en 

effectuer un recoupement propice à la discussion dans les fins d’en faire émaner du sens. Je 

rappelle avoir poursuivi des entretiens d’explicitation (Vermersch, 1994) où ma première 

interpellation proposée au participant, à la participante était : - Prends le temps de laisser 

venir à ta mémoire un moment marquant dans ta pratique théâtrale au collégial. De 

subséquentes interpellations pouvaient s’ajouter, comme qu’est-ce que tu vois ? entends ? 

sens ? avec qui es-tu ? si le participant, la participante cessait de raconter au présent par des 

actions des faits qu’elle avait vécus lors de sa pratique théâtrale. 

 

4.1 Exprime-toi, je t’écoute  
 

Le théâtre m’apprend à vivre mes sentiments. À m’ouvrir. À 
laisser transparaitre mes émotions.  
 

Matthis avait comme bien d’autres des sentiments qui freinaient son épanouissement. 

Il en était à une étape de sa vie où il devait se modifier pour qu’advienne cet individu germant 

en lui, qui devait devenir le prolongement de lui-même pour se (re)mettre au monde. Matthis 

se voyait dans l’obligation d’affirmer cet individu, de l’« ouvrir », le « laisser transparaitre » 

à l’autre. 

« Exprime-toi, je t’écoute », dit la Bienveillance.  

- Facile ?, ajoute-t-elle. 

- Non !, rétorque la Réalité.

-  



73 

Facile, ce l’est un tant soit peu lorsque l’autre l’attend ; c’est épouvantable lorsque 

l’autre ne veut pas l’entendre, inhibant lorsque cet autre, c’est ta mère, tes proches, tes amis 

qui ne sont pas disposés à accepter cette advenue de l’un des leurs. Matthis se voit dans le 

regard de l’autre réprobateur : 

C’est très constructif en répétition d’avoir un objet, un 
personnage réplique ou une situation théâtrale dans laquelle on 
peut s’exprimer. Ça n’a pas le même effet si je rentre chez moi et 
que je hurle dans mon oreiller.  
 

Certes, l’effet eut été différent : hurler dans un oreiller défoule un temps, n’incarne rien, 

permet de pelleter par en avant un problème intrinsèque qui se réintroduit dès qu’on s’y 

avance. Incarné un personnage en faisant des émotions de ce dernier les siennes déclenche 

en Matthis une catharsis qui permettra une fois la tempête derrière lui de maîtriser un 

sentiment qu’il pourra transformer en expérience le faisant évoluer sur un chemin où ce 

sentiment ne sera plus un problème intrinsèque mais un écueil dans son histoire d’individu. 

 

Outre l’incarnation qui est en soi une expérience, incarné un personnage ajoute un 

spectre de l’expérience à Matthis. Le personnage se présente à Matthis avec ses expériences 

pour les lui faire vivre, se greffant à lui pour accroitre son champ d’expériences venant d’un 

savoir (un personnage dans une pièce de théâtre) de sentiments ou de faits appartenant à ce 

personnage. C’est la rencontre de l’inconnu par le connu (Dewey, 1934, Varela, & al. 1993) ; 

le premier bousculant l’autre à sa rencontre – l’être vivant ne cherche pas par lui-même à 

changer ce qui lui est confortable – avec le connu qui s’efface devant l’advenue de l’autre 

Matthis.  Il les associe à ses propres sentiments et faits vécus dans d’autres situations par le 

parcours du chemin de l’acteur (Stanislavski, 1936) vers le personnage ; Matthis incarne le 

personnage où ses sentiments et faits sont revisités, actualisés chez lui, par sa pratique 



74 

théâtrale. Cette expérience s’ajoute à celle du jeu dramatique, l’incarnation, une expérience 

en soi. L’ajout est la première phase qui disparaitrait s’il n’y avait pas reconstruction de 

Matthis par ses nouvelles expériences qui s’opère par une prise de conscience, une 

reconnaissance du nouveau. (Dewey, 1934, Vermersch, 1994) 

 

Le personnage théâtral rendant possible ce chemin de transformation, incarné par 

Matthis, se laisse incarner également par la partenaire de jeu, en l’occurrence Naomie, elle 

aussi présente comme son personnage. Le « corps je » de Matthis, celui qu’il est et celui qu’il 

découvre en construction permanente, notamment ici avec Naomie, dans une relation 

bienveillante de création ; ce que Matthis est intérieurement se transpose en complémentarité 

à l’extérieur dans son espace et celui de Naomie qui l’accueille elle-même avec son 

personnage : 

Ce sur quoi je m’assis, la seule sureté que j’aie, être en symbiose 
avec Naomie. Il y a une craque qui se fait dans la chaise puis je 
suis sur le bord de tomber, ça me fâche, ça me rend triste, toute 
cette analyse-là, puis le fait qu’on a en réalité tant de choses 
ensemble qui nous permet de mieux nous connaitre et aussi de 
réaliser que, si on est pareils, bien, on est différents.  
 

La partenaire de jeu, c’est le corps relationnel sur lequel on peut s’appuyer – jusqu’à 

se laisser choir – pour incarner son personnage théâtral. En cherchant la symbiose avec 

Naomie, la différence s’impose à Matthis. La prise de conscience d’un soi différent en tout 

authenticité – n’en déplaise à Heidegger et à Sartre – que surpassera Matthis dans une relation 

bienveillante avec Naomie qui, elle, se place au-dessous pour l’accueillir : 

Il faut réaliser que personne n’est identique. On a tous des choses 
qui peuvent être plus difficiles à avouer aux autres puis à discuter 
puis à être honnête envers les autres. 
 



75 

La pratique théâtrale purge Matthis de la rétention de cette différence en lui qu’il doit 

affirmer à l’autre pour se l’affirmer à lui-même pour advenir : 

À chaque répétition du passage où je hurle, je constate cette 
différence.  
 

Matthis incarne un personnage théâtral qui parle, ressent, crie, touche, bref, il vit avec 

un autre personnage théâtral incarné, relation corporelle lui permettant d’avouer – je l’ai dit 

– ce qu’il était rendu à être, à s’écouter, à s’affirmer pour advenir. Cette même relation 

amènera Matthis sur l’altérité face à lui-même et au partenaire de jeu : 

 Sur le coup on joue un personnage, on apprend des lignes, ça 
développe la mémoire, on fait de la diction, ça fait qu’on parle 
bien. Non ! Non ! je pense qu’il y a quelque chose de plus par-
dessus tout ça. Si on s’ouvre un peu au personnage qu’on 
interprète, on peut se sentir comme notre personnage se sent. 
C’est particulier comme sentiment. On réalise qu’on n’est pas 
nécessairement un personnage, qu’on est nous-même qui ressent 
des émotions qui sont spécifiques à une situation qu’on a vécue 
par quelqu’un d’autre qui est une fiction plus souvent 
qu’autrement. Puis ça, ça m’a permis de m’ouvrir à ce que les 
autres peuvent sentir, c’est toujours un jeu d’interprétation. 
D’avoir eu l’opportunité de pouvoir mieux interpréter les 
émotions que les gens laissent transparaitre dans leur vie.  
 

 

L’expérience de l’incarnation d’un personnage produit un couplage (Varela, & al., 

1993) chez Matthis l’amenant à approfondir sa perception de l’autre, à mieux le connaitre – 

éventuellement à mieux l’accepter, s’il est toujours vrai que nous craignons l’inconnu et 

reconnaissons le connu. 

 

Le personnage théâtral amène paradoxalement un retrait de soi par une incarnation, 

introduisant les possibilités d’aller vers le monde, les mondes inconnus, les autres dans leur 



76 

différence et vers soi-même sans pourtant s’en dissocier. Le corps relationnel (Morais, 2016) 

impose un retrait de soi aux autres et à soi-même pour créer en les retrouvant, en se 

retrouvant. 

Je ne fais pas de scission entre moi et le personnage. Le 
personnage me permet toujours de prendre en charge des 
émotions que je peux prendre en charge. C’est particulier de 
comprendre ce que ton personnage veut que tu ressentes. 
 

C’est la première phase de création « portée par le corps » (Gosselin & al. 1998) dans 

laquelle entre Matthis par la prise de connaissance du personnage à incarner le poussant vers 

des zones qu’il se refusait d’explorer ; le personnage théâtral l’oblige à ressentir, à constater 

la différence, à l’affirmer dans un processus de répétition théâtrale menant vers le spectateur,  

cette « action productrice » de « la seconde phase » toujours portée par le corps, une entité 

pressentie dès le début de la pratique théâtrale et qui se présente au bout du processus de 

création, à la fin du spectacle, là où dans la troisième phase l’artiste prend un recul, s’éloigne 

de son personnage, portée dès lors par l’esprit : 

Jusqu’à la générale, ça va, mais à la première 
représentation, je me demande ce que les gens vont penser. 
Je suis terrorisé. J’en dors plus.  
 

La représentation théâtrale devant un auditoire devient l’aboutissement du processus 

créatif qui aura engendré l’advenue de l’autre d’elle-même, de lui-même. Cette advenue se 

concrétise de l’autre côté de la représentation lorsque trépasse le personnage théâtral et ce 

que l’élève en soi avait été : 

Il y en a que c’est sauter en parachute, moi, c’est de m’asseoir 
avec un balai et de chanter 4 lignes. 
 

Sauter dans le vide, c’est la métaphore à laquelle Matthis a recours pour parler de sa 

propre peur qui s’apparente à passer à travers le vide pour advenir : 



77 

Je suis beaucoup plus à l’aise avec moi. 
Je n’ai plus peur du ridicule. 
Je n’ai plus peur de moi.  
 

Matthis a joué sa scène : il a chanté ses quatre lignes, accompagné de son balai, assis 

sur une chaise qui n’a pas craqué pour advenir, se prolonger vers le public par le jeu de 

polarité (Jullien, 2009) du biang-tong où son pôle A innove en relayant au pôle B qui en 

héritant devient l’autre de lui-même. 

 

Le public est une extension de mon corps, dit Félix-Antoine qui vit également le 

spectacle devant public comme l’apogée du processus de création : 

L’écriture de Cabotinage vient en amont en faisant des grill-
cheese. Il y a quelque chose de chaotique en moi. L’écriture fait 
quelque chose de linéaire. C’est un accouchement. Faire passer 
ça là-dedans. Il y a la mise en scène. Je suis un ingénieur. La mise 
en scène, c’est la mécanique. Les premières répétitions jusqu’à 
la générale. Pis la dernière scène de la représentation, je 
l’anticipe. La même scène qu’en répétition. C’est un travail 
mécanique, essentiel. Je ne vois pas le public mais je le sens. La 
magie du théâtre se fait en représentation : ce que j’ai appris en 
une session sort sur le public. 
 

Quatre mois de transformation par la pratique théâtrale aboutissant à la représentation 

devant public où advient l’autre de Félix-Antoine qui sera lui aussi passé par ces trois phases 

de création : l’écriture, la mise en scène et la représentation, pour les deux premières phases 

portées par le corps puis la prise de conscience de l’advenue portée par l’esprit après la 

séparation d’avec le public dans la troisième phase. 

 



78 

Clara :  Ça t’aide à te dépasser. L’autre passe devant soi, il advient avec rationalité, 

comme chez Félix-Antoine (« mécanique », « ingénieur ») ; pour Clara également, les deux 

premières phases s’opèrent dans la rationalité, c’est le « cadre » qui offre l’advenue : 

Je trouve que ce qui est vraiment bien dans ce cours-là, c’est 
qu’on a un certain cadre qu’on doit respecter pis le cadre est 
extrêmement large. Pour un cerveau créatif, c’est vraiment… 
c’est vraiment facilitant puisqu’on a un cadre qui nous permet 
d’aller puiser dans notre potentiel.  
 

Le cadre du processus créatif est amené par l’enseignant, l’enseignante : les concepts, 

les procédures, les liens à allumer, vérifier la diction, l’enseignant, l’enseignante a la 

responsabilité de cette mécanique. Ce n’est pas la responsabilité d’une metteuse en scène – 

qui se prend pour une enseignante. « On est nous-mêmes nos metteurs en scène », s’étonnera 

Yannick qui se serait attendu à avoir un metteur en scène comme enseignant. (On ne lui en 

voudra pas de cet étonnement dans le contexte scolaire où il est convenu que l’enseignant se 

(mé)prend pour un metteur en scène.) 

Tu es parmi nous, dit Karina, on est tous égaux en cercle. Tu as 
les connaissances, mais tu nous les donnes un peu, tsé, pas comme 
un prof normal, tu veux juste nous lancer ça, tu nous laisses 
questionner, tu nous laisses poser des questions, tu es parmi nous. 
On te respecte beaucoup. Mais d’une certaine manière tu fais 
partie de nous. Tu nous laisses faire, mais pas à moitié ! Il faut 
s’impliquer à 100%.  
 

Karina perçoit paradoxalement cette pratique de l’enseignant, l’enseignante : il encadre 

tout en étant dans la pratique théâtrale. C’est très bien. C’est dans ces deux postures que je 

le vois : l’enseignant, l’enseignante place l’étudiant, l’étudiante dans une situation de création 

qui permettra à cette dernière de laisser l’autre d’elle-même advenir (Villeneuve, 2014). Les 

espaces corporels sont clairs pour Karina : elle ne voit pas son enseignant comme un metteur 

en scène (« tu nous laisses faire »), elle ne le place pas dans le processus créatif, mais dans 



79 

la pratique théâtrale. L’enseignant l’amène dans une relation avec elle-même et ses 

partenaires de jeu, se plaçant en dessous (Levinas, 1979) développe en groupe d’individus 

des techniques d’incarnation de personnage théâtral, dans un espace scénique, dans des 

espaces dramatiques, l’entraine à la diction, la respiration, la projection : il ne met pas en 

scène. Il cadre, recadre, place les étudiants, les étudiantes dans un processus de couplage 

entre ce qu’elles sont et l’expérience théâtrale provoquant l’advenue de l’autre d’elles-

mêmes. La relation des corps dans une pédagogie de création théâtrale est bienveillante dans 

la mesure où chaque corps « Je » occupe son espace et s’y construit dans la supervision de 

l’enseignant qui ne se prend pas pour un metteur en scène mais bien un enseignant. 

 

Joé : Dans ma tête, c’est bon. Ce que tu dis, n’est pas dur, mais 
est dur à prendre pour moi. 

 

Qu’ai-je dit ? Dans les mots à Joé, qui doivent être les miens, ce dont je ne me souviens 

plus, mais Joé, étant en action dans l’entretien d’explicitation, oui, il y est retourné au 

présent :  

Tu n’es pas à la même place que tout le monde. Je crois que tu penses faire 
des choses que tu ne fais pas. 
  

Placer un étudiant, une étudiante dans une situation d’apprentissage exige la – sale – 

responsabilité de la resituer si elle n’y entre pas ou croit y être entrée : Ça me donne un coup 

mais ça me fait avancer. La transformation ici douloureuse (Dewey, 1934) opère avec la 

déformation – l’escargot sortant de sa coquille pour s’en reformer une nouvelle à sa mesure.  

Moi, je crois qu’il y a 1 à 100 sont possibles. Puis tu m’apprends 
qu’il y a 101 à 200 sons possibles. Il me faut les atteindre. Et en 
plus tu m’apprends que je peux les reproduire ! 

 



80 

C’est encore de la bienveillance, obliger autrui à se transformer, à prendre corps, à se 
reconstruire un corps qui lui sied. 

 

Pour Joé, la pratique théâtrale se passe avec heurt : heurt avec l’enseignant qui recadre, 

heurt avec lui-même qui constate, accepte et se heurt avec les partenaires de jeu – l’altérant. 

Son corps relationnel est mis à l’épreuve parce qu’il accepte de découvrir son corps « Je ».  

 

 Je suis intense dans mes relations interpersonnelles, ça m’amène 
beaucoup de questionnements qui commencent dans le 
programme de théâtre au cégep. C’est des travaux d’équipe qui 
nous obligent à travailler sur les plans artistiques et 
professionnels. En théâtre, t’as pas le choix de frotter ta 
personnalité avec celle de l’autre. Il y a des flammèches, il y a 
des histoires d’amour, plein de choses qui sortent mais cette 
dynamique-là, je l’apprends vraiment dans le programme de 
théâtre.  
 

Joé prend conscience de ce qu’il est dans une transformation avec heurt (Jullien, 2009), qui 

s’est néanmoins opérée dans la continuité et c’est justement parce qu’elle s’est opérée qu’il 

y a heurt au moment où Joé la refuse, en vain, car elle s’est accomplie ; elle frappe à la porte, 

heurte Joé, puis s’introduit – par infraction. 

 

Dans une relation corporelle tout autre menant elle aussi à la transformation, Matthis 

poursuit la symbiose avec Naomie ; Joé, lui, se frotte à des personnalités avec lesquelles il se 

trouve dans l’obligation de composer. 

En théâtre, t’es obligé de mettre ta personnalité sur la table. Tu 
peux pas dire : « Je vais l’éviter, je vais juste faire ça pis ça va 
être correct après. À ce moment-là, je dois accepter que ma 
personnalité n’est pas acceptée par d’autres personnes. Il me faut 
apprendre à accepter des personnalités tout en sachant que je ne 
voulais pas les accepter. 

 



81 

Est-ce pour Joé un mouvement réciproque où sa personnalité n’est pas acceptée par l’autre 

ou un mouvement en réaction à la non-acceptation de soi par son partenaire de jeu qui 

déclenche sa non-acceptation de son partenaire de jeu ? Une constatation demeure : Joé se 

place dans une posture de friction dans ses interrelations avec ses partenaires de jeu. Puisse 

cette posture inhiber l’advenue de l’autre ? Non, certes.  

À la reprise des répétitions, j’ai de la difficulté à reprendre… Ah 
oui ! C’est ce que Jean voulait. Je dois accuser le coup. J’accepte 
de faire confiance. Ce que je sens comme personnage n’est pas 
perçu de la même façon par mes collègues.  
 

Dans cette situation, Joé pourrait s’obstiner à jouer le personnage qu’il sent, ou permettre à 

la différence d’entrer en lui pour éprouver l’altérité qui, ici, est éprouvée par procuration à 

l’aide du personnage théâtral. Il faut que je me force à faire autre chose. Je modifie.  Joé 

« modifie » son ouverture à l’autre qui le tirera vers l’avant pour advenir l’autre de lui-même 

10 ans plus tard, dans son métier où le couplage a pris le temps d’instaurer la transformation 

: « Je me fais énormément corriger et je prends facilement la critique. » Suivant l’infraction, 

la transformation s’installe soigneusement relayant le pôle A de Joé en innovant vers le pôle 

B de l’autre de lui-même. 

 

La dualité de friction de la relation corporelle se remarque de même chez Félix-Antoine 

dans sa relation au personnage théâtral, au partenaire de jeu et lui-même. Félix-Antoine dirige 

mais manque de confiance en ses partenaires de jeu qui, comme lui, sont : 

 des grosses têtes qui se frottent. […] Karina a une forte 
personnalité. Les deux, on veut comme trop. Il y a aussi François-
Louis. Je suis peu organisé. François-Louis, encore moins.  Il doit 
aller chercher ses médicaments pendant la générale !!! J’ai peur 
que ça rate. Je suis plus concentré sur mes collègues que sur mon 
jeu à moi. J’ai peur que mes collègues fassent une erreur. Ça 



82 

m’amène à en commettre une. Je rentre trop tôt sur scène. Mon 
personnage part. Ma responsabilité de créateur refait surface. 
Les autres s’adaptent. Quand je réalise que je viens de faire une 
gaffe et que les autres ont sauvé la pièce… Je prends confiance. 
Je suis reconnaissant envers mes coéquipiers. » Félix-Antoine 
migre d’une dualité de friction vers une relation de confiance, 
accueille la bienveillance de l’autre – de force - dans la détresse 
pour mieux « sort[ir] sur le public.  
 

La confiance dans le partenaire de jeu annihile la friction, tasse les différences.  

 

Clara, elle, affiche une confiance éclairée en ses partenaires :  

Mes trois collègues ont une écoute différente. Ça vient de leur 
trait de caractère […] Dans notre équipe, chacun a sa force. 
François-Louis est émotionnel. Alors que Mélissa, c’est plus 
l’esthétique, les détails. François, c’est la musique, c’est plus ce 
qu’on entend. C’est différent pour chacun.  
 

Chaque corps « Je » arrive avec ce qu’il est dans l’interrelation en les découvrant, se 

découvrant lui-même devenir autre. 

François-Louis apporte l’aide créative. Mélissa, la confiance ou la perception de la 

mise en œuvre de la création. François-Louis, l’appui. La confiance entre quatre partenaires 

de jeu admixte les différences vers un entrecroisement souple de la relation : 

La relation nait de la création. Je suis devant mes collègues et ils 
me disent ce qui est bien, ce qui est moins bien. Je suis l’énergie 
qui passe. Je sens une écoute. 

 

Découvrir revient à enlever la couverture. Devenir vulnérable face aux variations extérieures 

tout en s’y acclimatant. Lydia-Rose dans ce mouvement similaire à Clara exercé par la 

pratique théâtrale se laisse advenir dans la confiance de ses partenaires de jeu : 

Quand je commence à jouer les scènes, la gêne tombe. Je me sens 
à l’aise avec tout le monde. Ça me permet de connaitre les autres 



83 

différemment. Je me dégêne. Je fais des exercices avec tout le 
monde. Tout le monde se tient la main. Il n’y en a plus, de gêne !  
 

Ai-je dit que la pratique théâtrale au collégial (en formation préuniversitaire) ne 

consiste pas à former des comédiens – il y a des écoles de théâtre pour cela – mais à laisser 

advenir un individu en relation avec le monde pour qu’il s’y inscrive ? 

En théâtre on voulait tous interagir. On voulait tous être sur 
scène. On voulait tous se mettre en scène. Aujourd’hui je suis 
contente d’être moi-même avec des inconnus. J’ai toujours voulu 
être comme ça. Je suis vraiment contente d’être passée par-
dessus ma gêne par le théâtre. 
 

Pour qu’advienne l’autre de soi-même, un détachement de soi s’opère par la pratique 

théâtrale. 

Pendant la répétition de la Ménagère de verre, je hurlais comme 
jamais je n’avais hurlé. Je me demande si c’était moi qui hurlais 
après Naomie.  
 

 Ce détachement se produit lorsqu’on accepte l’autre, qu’on le laisse réciproquement entré 

en soi pour devenir symbiose (« Naomie et moi on était en symbiose »). Élina : 

On est full connectés ensemble à ce moment-là, je trouve. Tu te 
sens quand même bien. Tu te sens vraiment bien d’être là mais en 
même temps tu penses aux personnages, tu sens comment leur 
histoire est dramatique pis c’est l’ensemble de tout ça, c’est 
d’être le personnage en même temps, pis d’être un personnage, 
tsé, à ce moment-là, tout le monde est le même personnage si on 
veut, je sais pas, c’est comme si on est une grosse unité de gens 
qui chantent L’ode au bingo, on ressent toute la même émotion, 
en tout cas, c’est l’impression que j’ai mais on essaie tous d’être 
la même cellule. 
 

Tout se produit à l’intérieur. À l’extérieur de la pratique théâtrale – où la vie n’est pas 

en symbiose, là où la vie n’appelle pas de soi l’altérité -, ça ne s’y fait pas. 



84 

Tsé, tu ferais pas ça dans vie. Mais là parce que c’est au théâtre, parce que 
t’es avec d’autres gens qui aiment la même chose pis parce qu’ils font la 
même chose, là, tu fais ça pis ça l’a full de sens. 
 

William perçoit aussi ce malaise à reproduire le jeu du personnage théâtral à l’extérieur 

de la pratique même. Jouer un personnage ailleurs qu’au théâtre s’avère impertinent – même 

si Élina nous dit : « dans la société on joue un petit peu un personnage » - Shakespeare l’aurait 

dit également de nos jours - elle est d’accord avec William : 

Au théâtre tu incarnes un personnage et tu es toi et parfois les 
deux se mélangent. Tu vas chercher des émotions à toi pour le 
personnage. Comme musicien je ne peux me cacher derrière un 
personnage à 100%, Je trouverais ça malaisant. 
 

Il faut bien avoir expérimenté peu ou prou la pratique théâtrale pour prendre conscience 

que le personnage qui s’incarne à l’extérieur de son contexte est faux. La vie, elle, peut bien 

s’importer dans la pratique théâtrale pour Lydia-Rose : 

Je fixe un point devant. Je pense que c’est un projecteur. Je pense 
qu’il y a une fenêtre qui ne donne pas sur l’extérieur. Je vais 
chercher une intensité dans ma vie que je peux transposer sur la 
scène. Je me sens switcher. Je mets la switch à on et je rentre dans 
le personnage.  
 

Pour Lydia-Rose le personnage entre en tranchant comme le couteau de la boite électrique 

qui monte avec intensité sans friction jusqu’au bang ! franchissant le mur du son puis se 

retrouve de l’autre côté. Lydia-Rose disparait devant son personnage. Alors que pour Élina, 

c’est une barque qui traverse avec elle le lac en huile entre chien et loup : 

 Je change pas nécessairement mon ton de voix, je ne suis pas 
costumée, c’est pas si frappant que ça que je joue un personnage. 
C’est plein facile de venir chercher Élina… je suis proche de mon 
physique, de ma voix…c’est moi, ben, pas tout à fait moi, parce 
que moi, j’aurais jamais dit à quelqu’un qu’il n’y a plus de 
popcorn (Élina fait référence au personnage qu’elle jouait dans 



85 

un spectacle immersif et qui effectivement annonçait à certains 
spectateurs, spectatrices venues chercher du popcorn qu’il n’y 
avait plus de popcorn) alors qu’il en reste. Je pense à un prof 
arrogant. 
 

Élina reconnait que c’est facile de « décrocher du personnage [demeuré] si près de soi ». Elle 

cohabite avec son personnage dans un va-et-vient de l’une à l’autre.  

C’est un peu moi qui est là parce que c’est moi qui l’a construit 
[ce personnage] avec les connaissances que j’ai collectées, mais 
je suis un peu comme un spectateur, un peu comme si je le regarde 
de l’extérieur. 
 

Élina demeure en contact avec elle-même dans son personnage. Lydia-Rose switche à l’autre. 

Il n’y a pas d’abandon naïf comme chez Matthis qui devient le personnage ou plus 

précisément qui saute dans le personnage pareillement à ces situations qui nous invitent à en 

profiter, attrape le train pendant qu’il passe :  

Je dois être en colère contre moi-même. Je ne me connais pas. Je 
sors une colère envers moi-même à travers le texte de quelqu’un 
d’autre.  
 

Le mouvement individu vers personnage est inversé dans le passage de la première à la 

seconde phase : c’est Tom qui va vers Matthis pour lui apprendre à se connaitre, à se 

reconnaitre une colère dont il aura à se défaire. Le théoricien, la théoricienne du jeu 

dramatique se questionnerait et s’obligerait sans doute à prendre position : le comédien, la 

comédienne peut-elle s’abandonner à son personnage qui le pillera en lui laissant une photo 

inédite d’elle-même ou doit-elle, selon le mot de Clara, « calmer [son] personnage » pour 

l’enligner sur une émotion ? La metteuse en scène, elle, attend le personnage et le salue 

lorsqu’il arrive justement dans l’émotion ou plus largement dans le rendu du personnage. 

L’enseignant, l’enseignante se satisfait du cheminement de son élève et rêvasse un coup dans 

sa mission accomplie : 



86 

Ç’est teinté par mes effluves de jeunes adolescents et j’en sors 

plus grandi que je l’étais avant. (Matthis) 

 

Que veut dire plus grandi ? C’est le corps temporel, le corps qui se transforme dans une 

durée, le corps qui intègre l’expérience par une présence au monde plus assuré. Pour Joé, 

c’était passé dans un « creux » amenant colère et refus d’autrui, une sérénité jamais 

rencontrée et une connaissance de soi, une reconnaissance d’un soi transformé :  

On peut être dépassés ; ce que je sais n’est pas toujours valide ; 
il y en a toujours à apprendre. Aujourd’hui, je me fais 
énormément corriger dans mon métier et je prends facilement la 
critique : le creux m’a appris à faire confiance à l’autre.  
 

 

Et cette expérience théâtrale se duplique dans le futur en ramenant les mêmes 

émotions inhibitrices qui cette fois seront promptement actualisées en attitude expédiente à 

adopter : 

 Lorsque je vis un creux, il y a moins d’impact. Je revois les 
expériences vécues et je réfléchis plutôt que de rentrer dans les 
émotions. 

  
La séparation de la création s’est effectuée par l’esprit, laissant une expérience dans le corps 

transformé. 

Pour Carolina, c’est le stress désorganisant qui est actualisé chez elle et chez ses jeunes 

étudiantes et étudiants en qui elle réinvestit l’expérience théâtrale acquise : 

Mon niveau de stress, d’angoisse, je la revis en classe 
d’enseignement. Je retourne aux techniques de respiration que 
j’enseigne à mes jeunes, notamment les jeunes du secondaire : 
changement d’hormones, changement d’école ou à la fin du 
secondaire pour ceux qui vont au collégial. Ils vivent du stress. 
Les techniques de respiration pour la projection de la voix et pour 



87 

gérer le stress à l’entrée en scène sont présentes dans ma vie 
aujourd’hui. Vivre le moment présent. Respirer et arrêter ma tête 
pour cesser d’être stressée. 
 

Rappelons-nous la peur de Matthis avant la scène à jouer, son stress engendré par 

l’après, qu’est-ce qui en résultera ? J’ai peur de sauter en parachute parce que j’appréhende 

l’après-chute. Matthis a traversé cette peur de l’après non celle de l’avant ou du pendant ; 

ces deux dernières peurs catalysent son émotivité en action pour affronter une situation 

stressante :  

Je n’ai plus la peur de l’après. Je garde la peur de l’avant et du 
pendant. C’est une bonne peur. Comme notaire, je vis encore 
beaucoup de nouvelles situations qui me procurent cette même 
peur. Dans mon travail, je côtoie des gens qui se trouvent dans 
des situations difficiles, en deuil, en colère, peu importe, mais je 
dois ajuster mon tempérament à la situation pour contrôler leurs 
émotions, mes émotions. C’est du théâtre. En fait, je ne suis pas 
quelqu’un d’autre, mais je découvre qu’en moi-même, j’ai des 
personnages que je peux ajuster à la situation, à la personne 
devant moi. Est-ce que je dois être le notaire funny, le notaire 
sérieux, le notaire pragmatique…  
 

4.2 Prendre le temps  
 

L’assomption de la transformation par la pratique du théâtre semble prendre un temps 

pour s’effectuer. On remarque que le mouvement opéré s’accomplit quelque 10 ans succédant 

à cette pratique alors les années suivantes n’en permettent que le constat.  

Durant mon DEC, je me suis dégênée avec le théâtre. Après, je 
suis allée en littérature à l’université. C’est retombé. Aujourd’hui 
[10 ans plus tard], j’ai repris mon attitude de théâtre. Je prends 
ma place. Je fais des blagues. Je trouve que je reprends mon bien-
être et l’expression de ma personnalité. Je suis au jour le jour. 
Comme en théâtre. (Lydia-Rose) 
 



88 

 J’en reviens à mes objectifs de recherche qui m’ont amené à m’intéresser au processus de 

transformation de l’individu. My prophetic soul m’avait insufflé que l’étudiant, l’étudiante 

s’était transformée par la pratique théâtrale, pratique qui se passait devant moi sans que j’en 

reconnaissance les transformations qui s’opéraient. Comme pédagogue, j’étais seulement 

conscient que je plaçais l’étudiante dans une situation d’apprentissage comportant une 

dynamique interrelationnelle : les partenaires de jeu (différents en elles-mêmes, eux-mêmes) 

ayant de plus chacun leur personnage, l’enseignant, l’enseignante, l’auditoire, son propre 

personnage, et elle-même, lui-même. Le concept de l’altérité s’est imposé pour expliciter 

cette dynamique que vit l’étudiant, l’étudiante dans la pratique théâtrale au tout début du 

processus de création lorsqu’elle-même après avoir pris connaissance de son enseignant, 

l’enseignante se rencontrera elle-même en relation avec son personnage et son partenaire de 

jeu puis à la toute fin du cours où cette relation aboutit à la dernière rencontre, celle du public. 

Je comprends aujourd’hui que le processus ne s’achève pas à l’examen final sanctionnant les 

études, mais bien après et se concrétise par la prise de conscience opérée, celle-là, par 

l’entretien d’explicitation. Chaque étudiant, étudiante vit différemment ce processus de 

transformation, empruntant son original chemin qu’elle se bat.  

 

Je comprends également que les techniques théâtrales de même que l’enseignant, 

l’enseignante installent une situation de transformation permettant à l’étudiant, l’étudiante de 

s’apprivoiser comme individu, lui permettant de prendre le temps de se connaitre puis de se 

reconnaitre pour aller vers l’autre, vers l’inconnu en elle et à l’extérieur. S’accepter lui, 

s’accepter elle pour accueillir les individus avec lesquels elle entre en relation dans la 

différence pour se transformer. (Je n’insisterai pas sur le fait que d’aller vers des individus 

qui nous ressemblent ne fait que nous conforter dans ce que nous sommes.)  



89 

 

La situation que permettent la pratique théâtrale et l’enseignant, je l’ai dit, requiert du 

temps pour que la transformation prenne corps. 

 

Félix-Antoine est présentement en littérature à l’université. Il reconnait que sa pratique 

théâtrale « fait encore partie de [lui], qu’[il] a évolué depuis, mais qu’[il] est toujours la même 

personne. » Il ne sait pas qu’il se modifiera : Je vais toujours être nostalgique de mon cégep. 

Félix-Antoine souffre du homesick. Matthis également (« La période du cégep… s’il y avait 

2 ans où je voudrais retourner dans ma vie, ce serait au cégep. ») à la différence que les 

quelque 10 ans ont laissé la transformation advenir un autre de lui-même. Félix-Antoine est 

encore trop prêt dans le temps pour que le couplage se soit achevé. La transformation 

s’effectue dans le temps (Jullien, 2009) pour que la brèche devienne fissure, fente puis fossé 

entre l’individu et l’autre de lui-même. 

 

 

 



 

 

CONCLUSION 
 

Il fallait expliciter comment l’étudiant, l’étudiante transforme son individu par 

l’expérience théâtrale qui se vit dans l’altérité avec elle-même, son personnage, ses 

partenaires de jeu, son enseignant, son enseignante et le public. Comment ces relations 

transforment l’étudiant, l’étudiante ? Comment l’expérience théâtrale est une rencontre de 

l’étranger ? Il m’a été permis d’exposer la complexité de cette expérience théâtrale qui se vit 

par une dynamique relationnelle composée d’un personnage à incarner, d’un partenaire de 

jeu qui lui aussi incarne un personnage, d’un enseignant, d’une enseignante, d’un public et 

de l’étudiant, l’étudiante en soi qui pour elle-même devient étrangère se voyant sur scène 

avec un recul, s’entendant dire, penser, sentir, bref, être et devenir quelqu’une d’autre. 

 

Pour parvenir à expliciter ce processus complexe, j’ai eu recours à 5 concepts me 

permettant de mieux le comprendre avant tout. À commencer par l’expérience qui m’apprend 

que tout apprentissage s’acquiert soit par le savoir colligé par nos prédécesseurs ou les savoir-

faire que notre corps a connus, ce qui m’a amené inéluctablement à la corporéité faisant 

qu’une expérience pour être pleinement vécue doit prendre corps dans le temps et l’espace 

de l’individu. Un troisième concept s’est lui aussi imposé, soit celui de la création dont deux 

aspects m’ont interpelé. Un premier exposant cette dualité créatrice où l’artiste crée du 

nouveau en s’opposant à ce qu’il est pour devenir, pour advenir autre que ce qu’il était au 

départ de la démarche créatrice (Bourgeois, 2018). C’est l’œuvre qui crée son créateur 

simultanément à sa propre création par ce même créateur. Le second aspect qui m’a interpelé 

est celui décrivant le processus de la création dans une temporalité et par l’esprit selon trois 



91 

phases: l’ouverture, l’action productive et la séparation, dynamisées par trois 

mouvements: l’inspiration, l’élaboration et le mouvement de distanciation (Gosselin, Potvin, 

Gingras & Murphy, 1998, p.653). Une démarche créatrice dont le rapprochement avec la 

création du personnage théâtral de Stanislavski allait de soi pour soulever comment 

l’étudiant, l’étudiante créatrice procède pour laisser advenir une autre d’elle-même par sa 

propre transformation.  C’est d’ailleurs ce concept, celui de la transformation qui a suivi, la 

transformation silencieuse (François Jullien, 2009) qui s’effectue elle aussi dans le temps. 

C’est en suivant la réflexion de François Jullien qui interpelle d’abord la philosophie 

hellénique pour l’abandonner au profit de la conception chinoise de la transformation que 

j’ai pu comprendre que ce concept opère sur le passage tout comme l’advenue de l’autre dans 

le processus de la pratique théâtrale. Enfin, le cinquième concept, celui de l’altérité, celui qui 

s’est imposé dès le départ de ma réflexion m’a permis de comprendre la complexité de 

l’étranger que vit l’étudiant, l’étudiante dans cette pratique théâtrale lorsqu’il doit accueillir 

l’autre qui peut effrayer, déranger, déloger puis rassurer lorsque l’autre d’elle-même, de lui-

même sera advenu, mais ce, après un temps certain. 

 

Considérant que ces concepts ont besoin d’être raisonnés pour expliciter les données à 

recueillir, je me suis arrêté sur l’analyse en mode écriture pour faire ressortir du sens de la 

collecte des données. Cette collecte s’est effectuée par l’entretien d’explicitation (Vermersch, 

1994) consistant à placer le participant, la participante dans un état où elle revit une 

expérience du passé pour la raconter au présent, pour la vivre au présent, cela dit pour 

signifier qu’il ne s’agit pas pour celle-ci de se souvenir, mais bien de dire ce qu’elle vit à 

l’indicatif présent afin que le temps passé n’interfère pas dans le rappel de l’action, de 

l’expérience vécue. Dix entretiens auront été tenues avec autant de participantes, participants 



92 

différents ayant suivi le cours Techniques de création théâtrales au cours de 10 années 

précédant celle où j’ai commencé à réfléchir sur la problématique faisant l’objet du présent 

mémoire (afin, évidemment, que mon enseignement ne soit pas orienté par cette 

problématique tant qu’elle faisait l’objet de recherche sur des humains et que cette dernière 

n’en soit pas biaisée). 

 

Cette collecte des données réalisée par entretiens d'explicitation (Vermersch 1994), 

suivi de son analyse en mode écriture (Paillé et Mucchielli, 2012) m’a permis d’établir des 

recoupements entre les expériences des participantes, des participants pour confirmer que 

l’étudiant, l’étudiante se transforme par la pratique de la création théâtrale au collégial pour 

laisser advenir une autre d’elle-même. Entre celle qu’elle était et celle qu’elle devient, il y a 

eu la rencontre de l’autre (le partenaire de jeu, le personnage, l’enseignant, l’enseignante, 

l’auditoire) qui pour participer à la dynamique de la transformation doit être perçu en grand 

respect dans un rapport d’humilité (Levinas, 1979) ou d’égalité (Ricoeur, 1990) permettant 

l’ouverture. Ces transformations prennent corps ultimement dans la prise de conscience 

qu’elle peut en avoir lorsque le temps de la transformation silencieuse (Jullien, 2009) s’est 

effectuée. C’est entre elle et celle qui est advenue qu’il y a « un temps de passage » (Jullien, 

2009, p. 26-27), une continuation d’expériences qui opèrent la transformation imperceptible, 

silencieuse, à ce point silencieuse qu’elle peut passer inaperçue chez le principal, la principale 

intéressée. En revanche grâce à la spécificité descriptive « en première personne » des 

entretiens d'explicitation, c'est-à-dire des vécus singuliers qui amènent l’étudiant, l’étudiante 

à poser un regard au présent sur une situation passée. Dès lors, il est possible de jauger le 

« temps de passage », « la continuation d’expériences » (Potvin, 2025) ayant porté elle en soi 

à l’autre d’elle-même par la prise de conscience – qui le participant, la participante peut faire 



93 

soi-même / que l’analyse en mode écriture ne manquera pas de faire ressortir – de la 

transformation. (Depraz, N., Varela, F. J., & Vermersch, P., 2000). Comprendre la 

phénoménologie a permis justement ces prises de conscience.  Sans prise de conscience, on 

ne perçoit pas la transformation, voire on ne peut la poursuivre, mais là n’est pas le point. Il 

est sur la compréhension « la continuation d’expériences » que l’analyse en mode écriture 

(Paillé et Mucchielli, 2012) permet, oui, de comprendre et de laisser émaner du sens. 

 

Par ailleurs, chez moi, enseignant, les transformations soulèvent une intuition qui a 

donné lieu à la présente recherche. En effet, croisant mes étudiantes, mes étudiantes après 

quelques années, je percevais chez elles une transformation sans la comprendre, ce qui 

m’intriguait au plus haut point lorsqu’en discutant avec ceux-ci et celles-ci, elles me 

confiaient avoir profité de leur formation théâtrale au collégial pour évoluer. Elles et moi 

étions devant une transformation constatée mais non expliquée. Que s’est-il passé pour que 

l’étudiant, l’étudiante, par l’expérience de la pratique théâtrale, advienne une autre d’elle-

même ? Il fallait retourner dans les expériences de cette dernière afin de prendre conscience 

du « couplage » » (Varelab & al., 1993) qui s’est effectué par les rencontres entre l’étudiant, 

l’étudiante en soi, autrement dit un organisme, et le personnage théâtral, le partenaire de jeu, 

l’enseignant, , l’enseignante, l’auditoire, bref, son environnement auquel elle a été 

« imbriqué[e] […] sur de multiples modes » (Varela & al., 1993, p.274) pendant ce temps de 

la transformation permettant d’énacter l’autre d’elle-même.  

 

Cette recherche évoque tout de même des limites malgré ses réussites : si un appel à 

des étudiantes, des étudiants de 10 cohortes sur autant d’années a été lancé, 10 d’entre elles 

et eux y ont répondu.  Peut-on sous-entendre que ce sont 10 étudiantes, étudiants qui se sont 



94 

investis au mieux dans la pratique théâtrale lors de leur parcours au collégial et qui de ce fait 

étaient susceptibles de montrer que ce processus de transformation par l’altérité ait opéré ? 

Peut-on aussi avancer que celles et ceux ne se prêtant pas au processus métacognitif aussi 

rigoureux de l’entretien d’explicitation ne voient pas cette transformation s’opérer aussi 

fondamentalement ? Que la métacognition semi-dirigée effectuée en fin de cours ne soit 

qu’un prélude avorté de cette transformation ? Ce sont là des questions qui ne pouvaient 

entrer dans la présente problématique qui a traité un échantillon fort représentatif des 

étudiantes, étudiants échelonnés sur 10 ans dont 5 de la première année, 1 de la cinquième 

année et 4 de la dernière, et ce, par pure coïncidence, car ce sont elles, ce sont eux qui ont 

répondu à l’appel. 

 

Peut-être serait-il pertinent de relancer la recherche dans le but d’éprouver un plus 

grand échantillonnage de données ou pour comparer la méthode semi-dirigée avec l’entretien 

d’explicitation, voire de poursuivre cette même problématique avec une approche 

quantitative afin d’en comparer les résultats.  Sans doute que l’exercice serait intéressant. 

Toutefois, ce qui m’intéresse au plus haut point d’étudier dans une éventuelle recherche, c’est 

la place qu’occupe l’enseignant, l’enseignante dans une classe de théâtre ; vérifier comment 

celle qui se prend pour une créatrice qui façonne et inhibe l’épanouissement de l’étudiant, de 

l’étudiante comparé à celle qui avec bienveillance disparait devant l’étudiant, l’étudiante 

pour le laisser advenir une autre d’elle-même.



 

LISTE DE RÉFÉRENCES 
 
 
 
Aden, J. (2016). Créer, innover par le théâtre : pour une pédagogie énactive des langues dans 

Capron Puozzo (dir.), La créativité en éducation et formation. Perspectives théoriques et 
pratiques, (coll. « Pédagogies en développement », p. 107-118). Louvain-la-Neuve, 
Belgique : de Boeck supérieur. 

 
Aden, J., et Eschenauer, S. (2014). Théâtre et empathie en classe bilangue. Didactiser 

l’émergence. Les langues modernes, 4, 69-77. 
 
Aden, J. (2013). De la langue en mouvement à la parole vivante. Théâtre et didactique des 

langues. Langages, 4 (192), 101 à 110. 
 
Angelino, L. (2008). L'a priori du corps chez Merleau-Ponty, Revue internationale de 

philosophie 2008/2 (244), 167-187. 
 
Aristote. (335 av. J.-C.). De l’âme. (Trad. du grec ancien par J.Tricot, 1969). Paris, France : 
Librairie philosophique J. Vrin. 

 
Aristote. (335 av. J.-C.). Poétique. (Trad. du grec ancien par J. Hardy, 1996). Paris, France : 

Gallimard. 
 
Avila, T. d’. (1588). Le château intérieur. (Trad. de l'espagnol par Claude Allaigre, 2014). 

Paris, France : Gallimard.   
 
Barba, E. (1993). Le canoë de papier. Traité d’anthropologie théâtrale. (Traduit de l’italien 

par Éliane Deschamps-Pria, 2004). Saussan, France: L’entretemps éditions. 
 
Barthes, R. (1977). Fragments d’un discours amoureux. Paris, France: Gallimard. 
 
Bausson, G. et Lavallée, M. (1997). Guide d’interprétation théâtrale. Montréal, Canada: 

Leméac. 
 
Beauchamp, H. (1992). Travail théâtral en cours. Des ados parlent du théâtre qu'ils font à 

l'école secondaire. Valleyfield, Canada : Les Presses collégiales du Québec. 
 
Bergson, H. (2009). L’évolution créatrice. Paris, France : Quadrige. 
 
Boal, A. (1997). Jeux pour acteurs et non-acteurs. Paris, France : La découverte. 
 
Bourgeois, B. (2018).   Création. Création et créativité. Encyclopædia Universalis [en ligne]. 

Repéré à http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/creation-creation-et-creativite

http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/creation-creation-et-creativite


96 

 
Bourassa. (2010). Glossaire du théâtre. [En ligne] Récupéré à 

https://www.theatrales.uqam.ca/glossaire.html 
 
Brook, P. (1977). L’espace vide. Écrits sur le théâtre. Paris, France : Seuil. 
 
Cauchon-Roy, L (1980). La Création collective, vécue par des troupes de théâtre et des 

groupes populaires. Sherbrooke, Canada : Presses étudiantes, Cégep de Sherbrooke. 
 
Chaîné, F. (1994). Espace de jeu ou espace d’enseignement ? L’Annuaire théâtral, L’enfance 

de l’art : théâtre et éducation, automne 1994 (16), 55-66. 
 
Chaîné, F. (2012). L’observation d’un processus de création théâtrale par des adolescents et 

les effets sur le savoir artistique : autoethnographie d’une recherche. Éducation et 
francophonie. Revue scientifique virtuelle. Récupéré de Association canadienne 
d’éducation de langue française (Acelf) acelf.ca/c/revue/index.php.#.Wcz8AsjyhPY.     

 
Chaîné, F. (2016a). L’imaginaire collectif et la créativité de l’enseignant dans la formation 

de l’enseignement en art dramatique dans Capron Puozzo (dir.), La créativité en éducation 
et formation. Perspectives théoriques et pratiques, (coll. « Pédagogies en développement 
», p. 119-132). Louvain-la-Neuve, Belgique : de Boeck supérieur. 

 
Chaîné, F. (2016b) Ce que l’art dramatique apprend à ceux et celles qui l’enseignent. Dans  

F. Chaîné, M. Théberge, H. Bonin, D. Blondin, H. Duval et A.-M. Émond (dir.), Réfléchir 
à la formation artistique (p.221-235), Québec, Canada : PUL. 

 
Chaouche, S. (2007). La Philosophie de l'acteur. La dialectique de l'intérieur et de l'extérieur 

dans les écrits sur l'art théâtral français (1738-1801). Paris, France : Éditions Honoré 
Champion. 

 
Conseil supérieur de l’éducation du Québec. (1988). L’éducation artistique à l’école. Avis 

au ministre de l’Éducation. Québec, Canada :  Direction des communications du Conseil 
supérieur de l’éducation. 

 
Corriveau, J. (1965). Jonathas du R.P. Gustave Lamarche et le théâtre collégial (mémoire de 

maitrise, Université de Montréal). 
 
Courtine-Denamy, S. (2018). Altérité, philosophie. Encyclopædia Universalis [en ligne]. 

Repéré à : http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/alterite-philosophie/ 
 
Delory-Momberger, C. (2004). Les histoires de vie. De l’invention de soi au projet de 

formation. France, Anthropos. 
 
Delory-Momberger, C. (2010). Le biographique. Quel espace de recherche dans les sciences 

de l’éducation? Actes du congrès de l’Actualité de la recherche en éducation et en 
formation (AREF), Genève, Suisse :  Université de Genève. 

 

https://www.theatrales.uqam.ca/glossaire.html
http://www.universalis-edu.com/encyclopedie/alterite-philosophie/


97 

Depraz, N., Varela, F. J., & Vermersch, P. (2000). La réduction à l’épreuve de l’expérience. 
Études phénoménologiques, (15), 165-184.  

 
Depraz, N., Varela, F. J., & Vermersch, P. (2011). À l’épreuve de l’expérience. Pour une 

pratique phénoménologique. Bucarest, Roumanie : Zeta Books. 
 
Dewey, J.  (1934). L’art comme expérience. (Traduit par Jean-Pierre Cometti, Christophe 

Domino, Fabienne Gaspari, Catherine Mari, Nancy Murzilli, Claude Pichevin, Jean 
Piwnica et Gilles A. Tiberghien). France, Paris : Gallimard. 

 
Dubet, F. (2012). La construction de l’expérience. Entretien avec François Dubet réalisé par 

André Zeitler et Jérôme Guérin.  Recherche et formation, 70. Récupéré à 
http://www.ife.enslyon.fr/publications/edition-electronique/recherche-et-
formation/RR070-9.pdf  

 
Fabre, M. (1994). Penser la formation. Paris, France : PUF. 
 
Féral, J. (dir.). (2003). L'École du jeu : former ou transmettre. Les chemins de l'enseignement 

théâtral. Actes du Colloque international sur la formation de l'acteur organisé par 
l'Université du Québec à Montréal sous la direction de Josette Féral. Saint-Jean-de-Védas, 
France : L'entretemps. 

 
Fortin, S., Gagnon-Bourget, F., Gosselin, P., Murphy, S., St-Denis, H., Trudelle, S. (2016) 

L’approche par compétence dans la formation en art. Dans F. Chaîné, M. Théberge, H. 
Bonin, D. Blondin, H. Duval et A.-M. Émond (dir.), Réfléchir à la formation artistique 
(p. 277-294), Québec, Canada : PUL. 

 
Foucault, M. (1984). Histoire de la sexualité. Tome 3. Le souci de soi. Paris, France : 

Gallimard. 
 
Gosselin, P., Murphy, S., Saint-Denis, É., Fortin, S., Trudelle, S., Gagnon-Bourget, F. (2016). 

L’approche par compétence dans la formation en art. Dans  F. Chaîné, M. Théberge, H. 
Bonin, D. Blondin, H. Duval et A.-M. Émond (dir.), Réfléchir à la formation artistique 
(p.221-235), Québec, Canada : PUL. 

 
Gosselin, P., Potvin, G., Gingras, J. & Murphy, S. (1998). Une représentation de la 

dynamique de création pour le renouvellement des pratiques en éducation artistique. 
Revue des sciences de l’éducation, 24(3), 647–666. 

 
Hamel, M. (2015). L’impact de la création théâtrale au secondaire : pour une 

compréhension phénoménologique du potentiel transdisciplinaire de l’enseignement de 
l’art dramatique en milieu scolaire (thèse de doctorat, Université du Québec à Montréal).  

 
Honoré, B. (1990). Sens de la formation, sens de l’être : en chemin avec Heidegger. Paris, 

France : L’Harmattan. 
 

http://www.gallimard.fr/searchinternet/advanced?all_authors_id=33712&SearchAction=OK
http://www.gallimard.fr/searchinternet/advanced?all_authors_id=16751&SearchAction=OK
http://www.gallimard.fr/searchinternet/advanced?all_authors_id=16751&SearchAction=OK
http://www.gallimard.fr/searchinternet/advanced?all_authors_id=77620&SearchAction=OK
http://www.gallimard.fr/searchinternet/advanced?all_authors_id=32254&SearchAction=OK
http://www.ife.enslyon.fr/publications/edition-electronique/recherche-et-formation/RR070-9.pdf
http://www.ife.enslyon.fr/publications/edition-electronique/recherche-et-formation/RR070-9.pdf


98 

Husserl, E. (1992) Méditations cartésiennes. Introduction à la phénoménologie. Vrin - 
Bibliothèque des Textes Philosophiques – Poche 

 
Jullien, F. (2009). Les transformations silencieuses. Paris, France : Le livre de poche. 
 
Jullien, F. (2012). L’écart et l’entre. Ou comment penser l’altérité. Fondation maison des 

sciences de l’homme, (3), février 2012, 1-9. 
 
Lecoq, J., Carasso, J.-G., et Lallias, J.-C. (1997). Le Corps poétique, un enseignement de la 

création théâtrale. France,  Paris: ANRAT/Actes Sud – Papiers. 
 
Legendre, M.-F. (2001). «Sens et portée de la notion de compétence dans le nouveau 

programme de formation», 12-31. Récupéré de 
http://aqefls.org/ressources/Article_Legendre.PDF 

 
Levinas, E. (1979). Le temps et l’autre. France, Paris : Presses universitaires de France. 
 
Malraux, A. (1951). Les Voix du silence. Paris, France : Gallimard. 
 
Masciotra, D., Roth, W.M. et Morel, D. (2008). Énaction. Apprendre et enseigner en 

situation.  Louvain-la-Neuve, Belgique : de Boeck supérieur. 
 
Marceau, C. (1994). L’art dramatique comme enseignement. L’Annuaire théâtral, L’enfance 

de l’art : théâtre et éducation, (16), 213-228. 
 
Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception, Paris, France : Gallimard..  
 
Morais, S. (2012). L’expérience de l’artistique comme pratique de soi en formation : une 

approche phénoménologique (thèse de doctorat, Université Paris 13). 
 
Morais, S.  (2013). Le chemin de la phénoménologie : une méthode vécue comme une 

expérience de chercheur. Recherches qualitatives. Collection hors-série «Les actes», 15, 
497-511.  

 
Morais, S. (2016).  À l’école de l’altérité : les arts vivants. Le sujet dans la cité 2 (7), 105-

114. 
 
Morais, S. (2016). Expérience du corps et création artistique. Dans C. Delory-Momberger 

(dir.), Éprouver le corps: corps appris, corps apprenant (p. 227-238). Toulouse, France : 
Éditions Érès. 

 
Morais, S. (2018). L’« entre » de la pratique et de la théorie. Une approche de recherche-

création autopoïétique. Expliciter (119), 1-7. 
 
Müller, C. (2000). Le training de l’acteur. Paris, France : Conservatoire national supérieur 

d’art dramatique et Actes sud-Papiers. 
 

http://aqefls.org/ressources/Article_Legendre.PDF


99 

Page, C. (1992). Faire semblant/Faire comme si. Attitudes, (16), 18-23. 
 
Paquin, L.-C.  et Noury, C. (2020). Petit récit de l’émergence de la recherche-création 

médiatique à l’UQAM et quelques propositions pour en guider la pratique. Communiquer 
: La communication à l'UQAM, 103-136.   

 
Pavis, P. (2013). Dictionnaire du théâtre. Paris, France : Armand Colin. 
 
Ricœur, P. (1990). Soi-même comme un autre. Paris, France : Seuil. 
 
Roques, S. (2015). Dans la peau d’un acteur. Paris, France: Armand Colin. 
 
Ryngaert, J.-P. (2004) Sur différentes façons d’être avec l’autre : réglages à vue et au présent. 

L’Harmattan, Études littéraires 2, (31-32), 161-169. 
 
Ryngaert, J.-P. (2010). Jouer, représenter. Pratiques dramatiques et formation. Paris, 

France : Armand Colin. 
 
Soulages, F. (2007). L’expérience de l’altérité de l’art ou l’art comme expérience de l’altérité. 

Marges, 6. En ligne : http://marges.revues.org/641 
 
Stanislavski, K.  (1949). La construction du personnage. (Traduit par Élisabeth Janvier), 

Paris, France : Pygmalion. 
 
Stanislavski, K.  (1936). La formation de l’acteur. (Traduit par Élisabeth Janvier), Paris, 

France : Payot. 
 
Trembaly, L. (1993). Le crâne des théâtres. Essais sur les corps de l’acteur. Montréal, 

Canada : Leméac. 
 
Ubersfeld, A. (1981). L’école du spectateur. Lire le théâtre 2. France, Paris : Éditions 

sociales. 
 
Varela, F., Thompson, E., Rosch, E. (1993). L’inscription corporelle de l’esprit. Sciences 

cognitives et expérience humaine. Paris, France : Seuil. 
 
Vermersch, P. (1989). Expliciter l’expérience. Dans Jobert, dir. Apprendre par l’expérience. 

Éducation permanente, 100/101, 123-132. 
 
Vermersch, P. (1994). L'entretien d'explicitation.France, Paris : ESF 
 
Vigeant, L. (1989). La lecture du spectacle théâtral. Laval, Canada: Mondia 
 
Villeneuve, L. (2014). Enseigner une « gymnastique d’ouverture à l’autre » : pour la 

transmission d’un art vivant. L’Annuaire théâtral, 55, 59–72. 
 

http://marges.revues.org/641


 

CERTIFICATION ÉTHIQUE 
 
 
 
Ce mémoire a fait l’objet d’une certification éthique auprès du CER-UQAC. 
 
Le numéro du certificat est 2020-239. 
 


	RÉSUMÉ
	LISTE DES FIGURES
	DÉDICACE
	REMERCIEMENTS
	INTRODUCTION
	CHAPITRE 1
	PROBLÉMATISATION
	1.1 Mise en contexte
	1.2 Éléments de la problématique
	1.2.1 L’étudiant, l’étudiante en soi et l’autre d’elle-même
	1.2.2 Le personnage théâtral
	1.2.3 Le partenaire de jeu
	1.2.4 L’enseignant, l’enseignante
	1.2.5 L’auditoire
	1.3.1 Questions de recherche
	1.3.2 Objectifs de recherche


	CHAPITRE 2
	CADRE CONCEPTUEL
	2.1 Présentation des concepts
	2.1.1 L’expérience
	2.1.2 La corporéité
	2.1.3 La création
	2.1.4 La transformation
	2.1.5 L’altérité


	CHAPITRE 3
	METHODOLOGIE, COLLECTE ET ANALYSE
	3.1 Fondements épistémologiques
	3.1.1 Phénoménologie

	3.2 Collecte de données : l’entretien d’explicitation
	3.2.2  Les participantes et les participants

	3.3 Analyse en mode écriture

	CHAPITRE 4
	L’ADVENUE DE L’AUTRE DE SOI-MÊME
	4.1 Exprime-toi, je t’écoute
	4.2 Prendre le temps

	CONCLUSION
	LISTE DE RÉFÉRENCES
	CERTIFICATION ÉTHIQUE

